








REDAKCJA NAUKOWO-DYDAKTYCZNA
„FOLIA SOCIOLOGICA”

Ewa Malinowska (redaktor naczelna), Bogusław Sułkowski (redaktor językowy) 
Piotr Szukalski (redaktor statystyczny), Marcin Kotras (sekretarz redakcji)

Emilia Garncarek (asystent redakcji)

RADA NAUKOWA
Zbigniew Bokszański, Martina Endepohls-Ulpe, Christine Fontanini, Jolanta Grotowska-Leder 

Irena Machaj, Claudia Quaiser-Pohl, Danuta Walczak-Duraj, Wojciech Świątkiewicz

RECENZENCI
Jarosław Barański, Franciszek Czech, Andrzej Kaleta, Kaja Kaźmierska, Stanisław Kosmynka

Konrad Kubala, Sylwia Michalska, Agnieszka Pawlak, Krzysztof Przybyszewski, Jakub Stempień 
Iwona Taranowicz, Krzysztof Wielecki

REDAKTOR WYDAWNICTWA UŁ
Bożena Tkacz

SKŁAD I ŁAMANIE 
Oficyna Wydawnicza Edytor.org

PROJEKT OKŁADKI
Barbara Grzejszczak

Wersją pierwotną czasopisma jest wersja online: „Acta Universitatis Lodziensis” 
Folia Sociologica 47

© Copyright by Uniwersytet Łódzki, Łódź 2013

Wydane przez Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego

Wydanie I. W.06457.13.0.Z

ISSN 0208-600X (wersja papierowa)

ISSN 2353-4850 (wersja online)

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
90-131 Łódź, ul. Lindleya 8

www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
e-mail: ksiegarnia@uni.lodz.pl

tel. (42) 665 58 63, faks (42) 665 58 62

Druk i oprawa: Quick Druk



A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 5 ]

Mariusz Baranowski*

BETWEEN SOCIAL CONTROL AND CONFLICT:  
AN ANALYTICAL FRAMEWORK  

FOR SOCIAL MOVEMENTS 

Abstract. The main goal of  this article is to attempt to determine the analytical framework 
of social movements that would constitute an essential element of this form of collective activity. In 
order to identify this element (or elements) I will review the four main approaches to the study of so-
cial movements, which allows me to settle the issue in sociological conflict tradition. From the point 
of view of the outlined objective, Alain Touraine’s approach will be a key perspective. 

Keywords: social movements; social conflict, social control, historicity. 

1. Introduction 

For at least four decades the  category of  social movements has constitut-
ed an important element of reflection of social sciences on – generally speaking 
–  the  phenomenon of  collective action. A  number of  theoretical and empirical 
studies exploring the role of contesting movements in various spheres of social life 
have been conducted, nevertheless, not even a broad and yet universal basis for de-
fining the concept itself has been developed. It is a consequence of more than just 
profound discrepancies at the level of theoretical and methodological orientations 
between various social disciplines or within one and the same discipline. The very 
dialectical nature of social movements, which, ex definitione, are characterized by 
unstructured and changeable criteria of participation, which are built on various 
types of conflict and different methods of conceptualization of collective identity, 
using varied tactics of action, constitutes an enormous theoretical challenge (see: 
T i l l y  2004). For this reason Alberto M e l u c c i  (1996) emphasizes the fact that 
social movements (an in particular the so-called “new” social movements) should 
first and foremost be investigated at the analytical level, rather than the empirical 

*  Ph.D.,  History  of  Social  Thought,  Institute  of  Sociology,  89  C  Szamarzewskiego  St., 
60-568 Poznań; mariusz.baranowski@amu.edu.pl.



Mariusz Baranowski6

level, which is the case in practically oriented approaches. The present text re-
sponds to this postulate, making an attempt at placing the issues of social move-
ments in the tradition of sociology of conflict (M a r t i n  1977), which is supposed 
to help redefine a number of categories and concepts currently used for the con-
ceptualization and operationalization of  the area in which social movements 
function (along with vast social, political, economic and cultural consequences) 
(B e r n a r d  1950). 

When expressing an aspiration to determine even a general analytical frame-
work for social movements, it is impossible to disregard the description of collec-
tive behaviors and actions, which constitute the basis of the reflection of social 
sciences within their broadest meaning. It is not just the matter of the ontologi-
cal status of these collective activities in relation to e.g. social movements them-
selves, mass actions or organized actions, even though such intuitions, too, could 
help to structure the reality under consideration. What seems more important is 
an attempt to determine the nature of the said interpersonal relations, presented in 
a specific, be it dynamically changing, historical context. The said context both 
determines the method of conceptualization of the analytical framework for so-
cial movements, and has an impact on the shape and direction of the movements 
themselves. Right at the very beginning, the possibility to identify the universal-
istic, definitional determinants of a social movement, i.e. to specify the distinc-
tive features of  such an action outside the  specific, historical conditions for its 
occurrence, is eliminated. This intuition may be expressed in a weaker version, 
emphasizing that a purely formal definition of social movements (distinguishing 
this form of collective action from others) makes sense as long as it is placed in 
a specific historical reality, predefining the meta-theoretical aspects of the social 
phenomenon under consideration. 

2. Collective actions and social movements 

Neil S m e l s e r  (1965: 8) defined collective behavior in a very general, be 
it pithy way, as “mobilization on the basis of a belief which redefines social ac-
tion”. Therefore, what we are dealing with is social activity which undermines or 
– as Smelser puts it – reconstructs the established understanding of a social ac-
tion, which encompasses: a) values, or general sources of legitimacy; b) norms, or 
regulatory standards for interaction; c) mobilization of individual motivation for 
organized action in roles and collectivities; d) situational facilities, or information, 
skills, tools, and obstacles in the pursuit of concrete goals (S m e l s e r  (1965: 9). 
The specificity of a collective action, while constituting the basis for the  func-
tioning of  the society (as well as smaller social structures), is characterized by 
specific interrelations which, changeable as they are, may be classified into certain 



Between Social Control and Conflict: An Analytical Framework for Social Movements 7

categories – at least conceptually1. Alain Touraine, for instance, suggested distin-
guishing four areas constituting the key interest of sociology which could help in 
the differentiation of collective actions. 

Let us begin with a description (horizontal in the Table 1) of the relationship 
between the society and the environment, which, in fact, constitutes an interest in 
the “formal” mechanisms of social life, which include “the legislator, the govern-
ment, the managing director, than prisoners, minorities, or wage earners” (To u -
r a i n e  1977: 33). In the context of collective behaviors and actions, this form 
of shaping the society, related to functions (strongly correlated with social roles, 
since “the conduct of the actor legitimately expected by his partner in a specif-
ic social activity” (To u r a i n e  1977: 34)) and decisions (focused on “relations 
of «influence», to the actor’s comparative capacity to modify the behavior of his 
partner or to be modified by him as to his own behavior” (To u r a i n e  1977), is 
a derivative of institutionalized practices. 

Table 1. Four basic orientations of sociology 

Order Movement
Interactions of society with environment functions decisions
Internal social relations controls actions

S o u r c e: T o u r a i n e  1977: 33. 

The so-called internal social relations, on the other hand, “tend to look more 
for the hidden forces within society, are mistrustful of its discourse and rationality 
in which they think they detect the domination of an ideology, a mixture of in-
tegration and repression” (To u r a i n e  1977). This very level, based on actions 
which, according to Alain Touraine, are related to structural conflicts (e.g. class 
conflicts), as well as control, which takes seriously the phenomenon of alienation, 
that is “the contradiction between the dominated actor’s conduct corresponding to 
his situation and the conduct imposed upon him by institutions and socialization 
in the service of the ruling order” (To u r a i n e  1977: 35), constitutes the grounds 
for the crystallization of defying collective behaviors. It goes without saying that it 

1  Smelser’s value-added model of  collective behavior distinguishes six stages, including: 
„a)  structural conduciveness, i.e. a certain configuration of  social structure that may facilitate or 
constrain the emergence of specific types of collective behavior; b) structural strain, i.e. the fact that 
at least some trait of the social system is experienced by a collectivity as a source of tension and 
problems; c) growth and spread of generalized belief, i.e. the emergence of a shared interpretation by 
social actors of their situation and problems; d) precipitating factors, i.e. stressful events that induce 
actors to take action; e) mobilization, i.e. the network and organizational activities that transform 
potential for action into real action; f) operation of social control, i.e. the role of social control agen-
cies and other actors in shaping the evolution of collective behavior and its forms” (D e l l a P o r t a, 
D i a n i  2006: 7).



Mariusz Baranowski8

is not a trivial and routine process, since, first of all, there exist different and inter- 
secting interrelations, even at the order-movement level (vertical section of  the 
Table 1), which place social control in a  completely different context. Second 
of all, what – for the lack of a better term – has been described above as the “for-
mal” mechanisms of  social life should be defined as a  specifically understood 
game, “taking many different and sophisticated forms, in order ultimately to pro-
duce and reproduce the existing reality, not just at the economic or political levels, 
but also at the cultural level” (B a r a n o w s k i  2012: 9). In practice, it has a nega-
tive impact on the establishment and separation of social movements from a wide 
range of collective activities (an in particular – actions), for it is obvious that not 
every collective action is a social movement. 

Table 2. Forms of collective activity 

M
ul

tit
ud

e 
of

 a
ct

io
ns

 
w

ith
 in

di
vi


du

al
 g

oa
ls

 

Sp
at

ia
l a

nd
 

si
tu

at
io

na
l 

pr
ox

im
ity

 

C
om

m
on

 
go

al
s’ 

an
d 

co
or

di
na

tio
n

Fo
cu

s o
n 

so
-

ci
al

 c
ha

ng
e 

In
st

itu
tio

na
li-

za
tio

n 

Mass actions +
Collective behaviors + +
Collective actions + +
Social movements + + +
Organized actions + + + +

S o u r c e: S z t o m p k a  2007: 173. 

Table 2 presents a  breakdown of  particular types of  collective activity, 
which, even though they are used interchangeably in everyday language, have 
a well-established meaning in sociology. First of all, social movements are differ-
ent from collective behaviors or actions in that they are focused on social change, 
and thus on “blowing up” a given social reality. This can be expressed different-
ly, emphasizing that social movements have a specific revolutionary potential, 
capable of bringing about “a change in the system” or even “changing the sys-
tem”. Moreover, social movements are a non-institutionalized form of collective 
activity, which, in turn, sets them apart from organized actions and has further 
consequences. For the  strength of  social movements lies precisely in the  lack 
of  formal criteria of participation, as a  result of which movements are/can be 
supported by very diverse and broad categories of participants. At the same time, 
when it comes to “negotiations”, “laying down the terms” of social change, their 
bargaining power is insignificant, therefore, in order to actually change the social 
reality, social movements are often formalized (institutionalized), and thus lose 
the said broad support base. 



Between Social Control and Conflict: An Analytical Framework for Social Movements 9

3. Four approaches in the research on social movements 

According to H.-A. Va n  d e r  H e i j d e n  (2010: 18), a Dutch researcher, 
four main perspectives can be distinguished in the research on social movements, 
namely: a) the New Social Movements approach, b) the Resource Mobilization 
approach, c) the Political Opportunity Structure approach and d) the Social-con-
structivist approach. 

Each of the above-mentioned approaches is characterized by a specific form 
of conceptualization of social movements, while emphasizing a different set of de-
terminants denoting the said phenomenon of collective activity. When attempting 
to define the analytical framework for social movements, it is worth taking a clos-
er look at the said standpoints. 

The separation of the “new” forms from the theoretically established social 
movements is associated with the  late 60’s of  the 20th century, which is when 
movements dedicated to the environment, women’s issues, peace, civic affairs, 
students, the third world (Va n  d e r  H e i j d e n  2010: 19), as well as an alterna-
tive community production and distribution of goods and services (O f f e  1985) 
and “urban social struggles” (B o g g s  1986: 39‒40) first came into being and 
started to grow in power – especially in developed countries. What H.-A. Va n 
d e r  H e i j d e n  (2010: 19) sees as the basis for articulating the need for a change 
in the said areas, is the structural transformation associated with 

the emergence of  the welfare state and the gradual disappearance of poverty; the  transition 
from an industrial into a post-industrial society; the declining relevance of class contradictions 
and class conflict; a steadily increasing level of education; the emergence of mass consumer-
ism and the “consumer society”; and, finally, the advent of television. 

Table 3. The main characteristics of the “old” and “new” paradigms of politics 

“old paradigm” “new paradigm”
Actors socioeconomic groups acting as groups 

(in the groups’ interest) and involved in 
distributive conflict 

socioeconomic groups acting not as 
such, but on behalf of  ascriptive col-
lectivities 

Issues economic growth and distribution; mili-
tary and social security, social control

preservation of  peace, environment, 
human rights, and unalienated forms 
of work

Values freedom and security of  private con-
sumption and material progress

personal autonomy and identity, as op-
posed to centralized control etc.

Modes of ac-
tion

a)  internal: formal organization, large-
scale representative associations 

b)  external: pluralist or corporatist in-
terest intermediation; political party 
competition, majority rule 

a)  internal: informality, spontaneity, 
low degree of horizontal and verti-
cal differentiation 

b)  external: protest politics based on 
demands formulated in predomi-
nantly negative terms 

S o u r c e: O f f e  1985: 832. 



Mariusz Baranowski10

All these elements in a way transformed – and in fact this process is still con-
tinuing – the social reality, ensuring that the classically-understood social move-
ments did not overlap with the semantic scope of these “new” forms of collective 
activity. The social base (i.e. the actors), the questions raised, the values adopted 
and the very method of action (see Table 3) make one realize the profound differ-
ence between the new social movements and their classical counterparts, which 
can still be found. However, one should keep in mind the fact that the empirical 
examples of modern social movements cannot be easily classified into “old” and 
“new”, since material world is simply richer than the theoretical attempts at its 
presentation. Lorna Weir even believes that 

the thesis that contemporary social movements are qualitatively different from social move-
ments arising around the early to mid-nineteenth century in the West has been demonstrated 
to have little credibility. NSM theorists have been shown to subscribe, paradoxically, to an or-
thodox, class reductionist version of social movement history, resisting this interpretation only 
for the contemporary period; they thereby create a false dichotomy between social movements 
before and after World War II (W e i r  1993: 96). 

When it comes to the resource mobilization approach, which can be defined 
as “the social-scientific counterpart of the West European NSM approach” (Va n 
d e r  H e i j d e n  2010: 21), it should first and foremost be emphasized that 

social movements are an extension of politics and may be analyzed in terms of the conflict 
of interest, just as other forms of political struggle. Moreover, they are believed to be structured 
and patterned, and therefore they may be analyzed in terms of organizational dynamics, just as 
other forms of institutionalized action (B u e c h l e r  2008: 44). 

This, in turn – contrary to Smelser’s approach quoted above – places social 
movements in a completely different socio-political context, since 

the resource mobilization theory sees social movements as ordinary, rational, institution-
ally rooted political forms of  opposition (political challenges) of  dissatisfied groups. Thus, 
the boundary between conventional politics and social movements is blurred, but does not 
disappear completely (B u e c h l e r  2008). 

The condition of being “institutionally rooted”, mentioned by Buechler, is 
of great importance here, since it is the so-called social movement organizations 
that play the key role. They can be defined as “complex, or formal, organiza-
tions which identify their goals with the preferences of a social movement or 
countermovement and attempt to implement those goals. So a social movement, 
for instance, the  environmental movement, typically includes a  large number 
of SMOs” (Va n  d e r  H e i j d e n  2010: 21). By crossing two variables (target 
of mobilization, and organizational form) we arrive at the  typology of SMOs 
(Table 4). 



Between Social Control and Conflict: An Analytical Framework for Social Movements 11

Table 4. A typology of social movement organizations 

Hierarchical structure Horizontal structure
Professional resources public interest lobby professional pressure group
Participatory resources participatory pressure group grassroots group

S o u r c e: Va n  d e r  H e i j d e n  2010: 22. 

James M. J a s p e r  (2004: 2) interprets the approach under consideration in 
a more unambiguous context of conflict: 

The most strategic approach to social movements came in the first flowering of resource-mobi-
lization theory, with Oberschall’s efforts to place movements in the broader context of conflict. 
With this frame, he could highlight the  interaction between insurgents and their opponents, 
especially processes such as polarization. The mobilization of resources and formation of alli-
ances are key strategic activities. 

Moving on to the next approach, I will begin by characterizing its key issue 
– political opportunity structures, providing a definition of which will be crucial 
for understanding the entire perspective. And so, according to H. P. K i t s c h e l t 
(1986: 58) political opportunity structures are 

comprised of  specific configurations of  resources, institutional arrangements and historical 
precedents for social mobilization, which facilitate the development of protest movements in 
some instances and constrain them in others. While they do not determine the course of so-
cial movements completely, careful comparisons among them can explain a good deal about 
the variations among social movements with similar demands in different settings, if other de-
terminants are held constant. Comparison can show that political opportunity structures influ-
ence the choice of protest strategies and the impact of social movements on their environments. 

The term “structure of political opportunities” was used for the first time by 
Peter Eisinger in 1973 to “help account for variation in riot behavior in forty-three 
American cities. [He; M. B.] found that the incidence of protest was closely relat-
ed to the nature of city’s POS, which he defined as «the degree to which groups are 
likely to be able to gain access to power and to manipulate the political system»” 
(Va n  d e r  H e i j d e n  2010: 23). But in fact this approach has become popular 
among i.a. political scientists and sociologists for the matter of being applied to 
the analysis of the state (e.g. K i t s c h e l t  1986; K r i e s i  1995). 

The fourth research perspective, i.e. the social-constructivist approach: 

deals with the way social problems, their causes as well as their solutions, are defined by social 
movements. Its starting point is the  cognitive approach to social movements (E y e r m a n, 
J a m i s o n  1991). 

According to this approach, the key feature of a social movement is not its material success 
but its “cognitive praxis”. A  social movement is primarily seen as a  producer of  knowl-
edge; by framing an issue in a “counter-hegemonic” way, by developing a point of view that 



Mariusz Baranowski12

challenges the dominant discourse, it points to alternative ways of modeling society (Va n 
d e r  H e i j d e n  2010: 26). 

A more precise description of this approach, which includes a number of in-
teresting conceptual proposal, can be found in the following passage: 

Social-constructionist orientations in social movements are broadly organized around four 
concepts: framing, identity, culture and emotions. The practitioners within each tradition are 
working on different central problems with different core insights and methodologies. Social 
psychological perspectives that examine how individuals make meanings in social contexts 
work differently from cultural perspectives that examine how meanings are made at a societal 
level. Social psychological and cultural perspectives are present to varying degrees in work 
organized around each of these concepts, and a failure to distinguish the social psychological 
and cultural levels of analysis has contributed to some confusion in all of  them (O l i v e r, 
C a d e n a-R o a, S t r a w n  2003: 227). 

4. Suggested definition of social movements 

According to previously cited Alain To u r a i n e  (1977: 298) social move-
ment is “the conflict action of agents of the social classes struggling for control 
of the system of historical action”, which – contrary to the political-science take 
on the matter (see: K o o p m a n s  2010: 344‒345) – “are not a marginal rejec-
tion of order, they are the central forces lighting one against the other to control 
the production of society by itself and the action of classes for the shaping of his-
toricity [i.e., the overall system of meaning which sets dominant rules in a given 
society]” (1981: 29 as cited in: D e l l a  P o r t a, D i a n i  2006: 8). Even though 
Alain Touraine remains under the influence of Marxist thought, his take on social 
movements or the very essence of social conflict is different from the approach 
of Marx himself (e.g. M a r x  1904: 11‒12). If we gave a careful consideration to 
the way in which the French scholar places the essence of social movements in 
the context of various types of conflict (To u r a i n e  1985), we would arrive at 
a very well-articulated discrepancy between the approaches of Marx and Touraine. 
At this point, however, the discrepancy becomes less important, since the main 
purpose of  the present article is to outline the  analytical framework for social 
movements as such. 

The presented overview of  various approaches to the  problem under con-
sideration made it possible to particularize –  at least in short –  a  specific take 
on the  phenomenon of  social movements, which distribute stress in a  number 
of different ways, emphasizing those features of the said form of collective activ-
ity, which actually cannot be reduced to a common denominator, along with its 
research methodologies. On the one hand, it is symptomatic of multi-paradigm 



Between Social Control and Conflict: An Analytical Framework for Social Movements 13

social sciences, which –  through various theoretical and methodological orien-
tations – conceptualize the subject of research in different ways, and, as a con-
sequence, develop different research programs. On the  other hand, developing 
a clear analytical framework for the investigated phenomena seems a truly press-
ing task, as it would make it possible for various approaches / theories to influence 
one another through critical discussion, thus developing (through correspondence) 
more adequate concepts. 

According to the present author, the analytical determinant, i.e. the real dif-
ferentia specifica of social movements lies in their conflict-based nature (K r i e s -
b e r g  1973). After all, the  foundations of  sociological reflection are directly 
associated with power, that is also with social conflict, defined as the functional 
element of the society (S i m m e l  1904, e.g. M a r x  1904: 490‒525) or the source 
of  social change (Marx), to name just the  two researchers. The  very approach 
of  sociology to the  relationship between the society and the  state assumes that 
the nature of this relationship is based on conflict. Sociology sees the society as 
the starting point and investigates the impact that it has on the institution of state 
(political science, on the other hand, uses the state as the starting point and inves-
tigates its impact on the society) (see: B e n d i x, L i p s e t  1957: 79‒99). Alain 
Touraine, when describing the nature of social movements, apart from listing their 
three main components (the principle of identity, the principle of opposition and 
the principle of totality), claimed that: 

the specific characteristic of a social movement is that of not being oriented toward conscious-
ly expressed values. Because it is situated on the level of the system of historical action, it is 
defined by the confrontation of opposing interests over the control of a society’s forces of de-
velopment and field of historical experience. A social movement is not the expression of an 
intention or of a conception of the world. It is not possible to Touraine speak of a social move-
ment if one cannot at the same time define the countermovement to which it is in opposition. 
The labor movement is not a social movement unless, beyond all protests against the crises 
of social organization, beyond any pressures for negotiation, it is challenging the domination 
of the ruling class (T o u r a i n e  1977: 310). 

The emphasis on the aspect of the “clash of opposing interests”, the exist-
ence of a counter-movement opposing a given social movement, and, above all, 
the pragmatic nature of this form of collective activity, which should not be seen 
through the prism of values or emotions (however trendy they might be today), 
constitutes the essence of social contestation. Touraine elaborates on this topic: 

It does not matter whether that challenge is reformist or revolutionary, whether or not it is 
accompanied by confidence in the capacity of the institutional system to deal with the conflict. 
What is important is that the actor should no longer define himself in relation to functional 
norms or procedures of discussion and decision, but in relation to a general social conflict. This 
conflict does not consist of direct opposition between concrete social groups; it is challenging 
the control of social development as that development is defined by a cultural model and by 
the other elements of the system of historical action (T o u r a i n e  1977: 310). 



Mariusz Baranowski14

Stemming from the  sociological tradition (in the  sense of  making them 
the subject of the analysis), social movements, which, nota bene, for a long time 
had not been recognized by other social sciences – mainly due to the unstructured 
criteria of participation and non-formalized forms of exerting influence on institu-
tionalized politics, are characterized by a conflict-based approach to the so-called 
social order at many levels thereof. Nevertheless, we  should bear in mind that 
the said conflict-based component, be it constitutive for social movements, may 
also refer to other phenomena of the broadly-understood social life, and therefore 
should be presented as a broader whole (e.g. M o u f f e  2005). Touraine under-
stood this whole as a combination of three dimensions: identity, opposition, and 
totality – stressing (in the context of applicability of  the conflict itself) the  last 
element – the principle of totality, clearly emphasizing that: “No social movement 
exists unless the  system of  historical action, including each of  its elements, is 
the object of «opposing visions held by class actors who are antagonists»” (To u -
r a i n e  1977: 315). 

5. Conclusion 

Making an attempt at identifying the constitutive elements of social move-
ments which, above all, would provide a strong definitional basis for these phe-
nomena, the present author reviewed the main approaches analyzing the  issues 
under consideration. Each of  these approaches suggests a more or less precise 
conceptual network, which can be used to particularize this form of  collective 
activity and/or investigate its empirical attributes. The component which appears 
to be characteristic of all the major traditions of research on social movements 
– be it to a variable extent – is social conflict. This corresponds to the sociological 
approach, stressing – since it was first recognized as a social discipline – the great 
importance of conflict for the totality of interpersonal relations at every level of ac-
curacy. The very title of this article sets out the conditions for presenting social 
movements in terms of conflict, since it contains – intentionally put – a false al-
ternative. The present author understands social control as a synonym of a hidden 
conflict, and, after all, social movements, by opposing selected elements of social 
reality (Touraine talks about historicity), in fact try to “blow up” a given status 
quo (for the sake of accuracy it should be mentioned that some movements strive 
for a change within a system, i.e. for an adjustment of only selected components 
of the said system). By accepting the conflict-based dimension, we can eliminate 
from the group of social movements the forms of collective activity (or more pre-
cisely – collective action) which constitute a part of the consensual process of so-
cial change (e.g. D e l l a  P o r t a  2008; L a s h  2004). This, however, does not 
mean that social actions aimed at a compromise are not important from the point 
of view of shaping social relations. It is a matter of a completely different point 
of view, in which 



Between Social Control and Conflict: An Analytical Framework for Social Movements 15

society is not a piloted system, but the realization in conflict of a system of historical action, 
characterized by domination, protest, conflict, the contrast of light and darkness. Social move-
ments remind us by their action that order and the consensus are merely the limited expression 
of domination, that social life consists of its forbidden and repressed possible as much as it 
does of its legitimated decisions and practices (T o u r a i n e  1977: 372). 

Social movements so described call for a redefinition not just of the theoreti-
cal take on the matter, but also of the relevant area of politics, in order to be able 
to see what Robert Merton described as a hidden function of the system. 

References 

B a r a n o w s k i  M. (2012), Odkrywanie tabu w sferze publicznej. Metodologiczny kosmopolityzm 
wobec przemocy symbolicznej, “Kultura Popularna”, Vol. 34, No. 4, pp. 8‒13. 

B e n d i x  R., L i p s e t  S.  M.  (1957), Political Sociology: An Essay with Special Reference to 
the Development of Research in the United States and Western Europe, “Current Sociology”, 
Vol. 6, pp. 79‒99. 

B e r n a r d  J. (1950), Where Is the Modern Sociology of Conflict?, “American Journal of Sociolo-
gy”, Vol. 56, No. 1, pp. 11‒16. 

B o g g s  C. (1986), Social Movements and Political Power, Temple University Press, Philadelphia. 
B u e c h l e r  S. M. (2008), Poza mobilizacją zasobów? Nowe trendy w teorii ruchów społecznych, 

[in:] K. G o r l a c h, P. H. M o o n e y  (red.), Dynamika życia społecznego. Współczesne kon-
cepcje ruchów społecznych, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa, pp. 43‒63. 

D e l l a  P o r t a  D. (2008), Consensus in Movements, [in:] Accademia di studi storici Aldo Moro, 
http://www.accademiaaldomoro.org/attivita/trentennale/ConvegnoVarie/Relazioni/dellapor-
ta%20.pdf, 20.11.2013. 

D e l l a  P o r t a  D., D i a n i  M. (2006), Social Movements. An Introduction, Blackwell Publishing, 
Malden. 

E y e r m a n  R., J a m i s o n  A.  (1991), Social Movements: A Cognitive Approach, Polity, Cam-
bridge. 

J a s p e r  J. M. (2004), A Strategic Approach to Collective Action: Looking for Agency in Social-
-Movement Choices, “Mobilization: An International Journal”, Vol. 9, No. 1, pp. 1‒16. 

K i t s c h e l t  H.  P.  (1986), Political Opportunity Structures and Political Protest: Anti-Nucle-
ar Movements in Four Democracies, “British Journal of Political Science”, Vol. 16, No. 1, 
pp. 57‒85. 

K o o p m a n s  R.  (2010), Ruchy społeczne, [in:] R.  J. D a l t o n, H.-D. K l i n g e m a n n (red.), 
Zachowania polityczne, t. 2, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa, pp. 329‒348. 

K r i e s b e r g  L. (1973), The Sociology of Social Conflicts, Prentice‒Hall, New Jersey. 
K r i e s i  H. (1995), New Social Movements in Western Europe. A Comparative Analysis, University 

of Minnesota Press, Minneapolis. 
L a s h  S. (1994), Reflexivity and its Doubles: Structure, Aesthetics, Community, [in:] U. B e c k, 

A.  G i d d e n s, S.  L a s h, Reflexive Modernization. Politics, Tradition and Aesthetics in 
the Modern Social Order, Polity Press, Cambridge, pp. 110‒173. 

M a r t i n  R. (1977), The Sociology of Power, Routledge & Kegan Paul, London. 
M a r x  K. (1904), A Contribution to the Critique of Political Economy, Charles H. Kerr, Chicago. 
M e l u c c i  A. (1996), Challenging Codes. Collective Action in the Information Age, Cambridge 

University Press, Cambridge. 
M o u f f e  Ch. (2005), On the Political, Routledge, London ‒ New York. 



Mariusz Baranowski16

O f f e  C.  (1985), New Social Movements: Challenging the  Boundaries of  Institutional Politics, 
“Social Research”, Vol. 52, No. 4, pp. 817‒868. 

O l i v e r  P. E., C a d e n a-R o a  J., S t r a w n  K. D. (2003), Emerging Trends in the Study of Pro-
test and Social Movements, “Research in Political Sociology”, Vol. 12, pp. 213‒244. 

S i m m e l  G. (1904), The Sociology of Conflict, “American Journal of Sociology”, Vol. 9, No. 4, 
pp. 490‒525. 

S m e l s e r  N. J. (1965), Theory of Collective Behavior, The Free Press, New York. 
S z t o m p k a  P. (2007), Socjologia. Analiza społeczeństwa, Wydawnictwo Znak, Kraków. 
T a r r o w  S. G. (2011), Power in Movement. Social Movements and Contentious Politics, Cambrid-

ge University Press, New York. 
T i l l y  Ch. (2004), Social Movements, 1768‒2004, Paradigm Publishers, Boulder‒London. 
T o u r a i n e  A. (1977), The Self-Production of Society, The University of Chicago Press, Chica-

go‒London. 
T o u r a i n e  A. (1981), The Voice and the Eye: An Analysis of Social Movements, Cambridge Uni-

versity Press, Cambridge. 
T o u r a i n e  A.  (1985), An Introduction to the  Study of  Social Movements, “Social Research”, 

Vol. 52, No. 4, pp. 749‒787. 
Va n  d e r  H e i j d e n  H.-A. (2010), Social Movements, Public Spheres and the European Politics 

of the Environment. Green Power Europe?, Palgrave‒Macmillan, Houndmills. 
W e i r  L. (1993), Limitations of New Social Movement Analysis, “Studies in Political Economy”, 

Vol. 40, pp. 73‒102. 

Mariusz Baranowski 

MIĘDZY KONTROLĄ SPOŁECZNĄ A KONFLIKTEM:  
RAMY ANALITYCZNE RUCHÓW SPOŁECZNYCH 

Streszczenie. Zasadniczym celem artykułu jest próba wyznaczenia ram analitycznych ruchów 
społecznych, które stanowiłyby konstytutywny element tej formy aktywności zbiorowej. W celu 
zidentyfikowania owego elementu/elementów dokonano przeglądu czterech głównych podejść do 
badania ruchów społecznych, aby następnie osadzić tę problematykę w konfliktowej tradycji socjo-
logicznej. Kluczową perspektywą z punktu widzenia tak postawionego celu analizy jest podejście 
Alaina Touraine’a. 

Słowa kluczowe: ruchy społeczne; konflikt społeczny, kontrola społeczna, historyczność. 



A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 17 ]

Mikołaj Rakusa-Suszczewski* 

RADYKALIZM, PODMIOTOWOŚĆ I SFERA PUBLICZNA  
W REFLEKSJI HELMUTHA PLESSNERA 

Abstrakt. W przedstawionym niżej artykule po pierwsze, argumentujemy za teoretyczną ko-
niecznością uwzględnienia w refleksji dotyczącej ruchów społecznych antropologicznego zagadnie-
nia podmiotowości oraz filozoficzno-politycznej kwestii eidos sfery publicznej. Czynimy to w od-
niesieniu do stosunkowo słabo znanego teoretykom ruchów społecznych niemieckiego myśliciela 
Helmutha Plessnera. Po drugie, w ślad za Plessnerem, podejmujemy refleksję na temat radykalizmu 
społecznego i radykalizmu „jako takiego”. Poszukujemy w nim znaczeń i wartości, które zaginęły 
w potocznym i strywializowanym jego rozumieniu bądź też są mu przypisywane „na wyrost”. Nie 
zgadzamy się na stosowanie pojęcia „radykalizm” w odniesieniu do przejawów zwykłego wandali-
zmu, głupoty lub ksenofobii. Po trzecie, usiłujemy sformułować – wymagające dalszej weryfikacji 
–  zasady „socjologii radykalizmu”. Na przekór utartym poglądom upatrujemy w nim otwartości 
wypełnionej uczuciem deficytu, niespełnienia, żalem i nadzieją. Dostrzegamy w uczciwym radyka-
lizmie postawę dopuszczającą „obcość”, a więc zasadniczo różną od ekstremizmu lub fundamenta-
lizmu. Na koniec widzimy w nim zjawisko typowe dla małych grup społecznych, które znajdują się 
w stanie przejściowego „granicznego” wyczekiwania. 

Słowa kluczowe: radykalizm, podmiotowość, sfera publiczna, Helmuth Plessner, ruchy spo-
łeczne. 

1. Wprowadzenie – problem radykalizmu 

W powszechnym mniemaniu „radykalizm” należy do tej samej kategorii ba-
rokowych i trudnych do konceptualizacji pojęć/zjawisk, co fundamentalizm i eks-
tremizm. Ucieleśniają one intelektualną postawę, namiętności i model działania, 
charakteryzujące się przesadą, „gwałtem”, a nawet szaleństwem. To powszechne 
wrażenie wywołuje jednak bardziej mroczna fascynacja nieobliczalnymi kon-
sekwencjami tych postaw niż ich znaczenie, dziwne oczarowanie aktami okru-
cieństwa wojowniczo nastawionych ideologii lub popkulturowe upodobanie do 

*  Dr, Centrum Europejskie Uniwersytetu Warszawskiego, Al. Niepodległości 22, 02–653 War-
szawa; m.rakusa-suszczewski@uw.edu.pl.



Mikołaj Rakusa-Suszczewski18

ekscentrycznych przejawów życia społecznego, niż chęć ich zrozumienia. Pojęcia 
te należą przy tym do najczęściej stosowanych w opisie nowoczesności proce-
sów demokratycznych i  ruchów społecznych. Ekstremizm, fundamentalizm lub 
właśnie radykalizm splatają się w jednoznaczną ilustrację niespokojnego życia. 
Jednak czy to, co bierzemy za radykalizm, jest nim w istocie? 

Odpowiedź na to pytanie po pierwsze, wymaga podejścia przekrojowego, 
w  którym interpretacje płynące z  różnych dziedzin przecinają się, uzupełniają 
i bezwzględnie – co będziemy starali się zilustrować w dalszej części tego artykułu 
– istnieć muszą obok siebie. W każdej z nich pojęcie „radykalizmu” znajduje god-
ne uwagi uzasadnienie. Wynika to choćby z faktu, że radykalne są zarówno myśli 
i praca wyobraźni, jak i uczucia, a także indywidualne i zbiorowe działania. To, co 
radykalne, wyraża się zatem w różnych porządkach. Co więcej, będziemy starali się 
pokazać, że strategie radykalne w ostateczności wyrażają dociekliwość w poszuki-
waniu podstaw, nie zaś w ich proklamowaniu (co charakteryzuje fundamentalizm 
i ekstremizm). Nawet powierzchowna analiza leksykologiczna przeczy jednoznacz-
nemu pokrewieństwu tych terminów. Pojęcie „radykalizmu” jest bowiem głębsze 
i bardziej dynamiczne od „fundamentalizmu” oraz szersze od kategorii „ekstremi-
zmu”. Obrazowo i nieco spekulatywnie rzecz ujmując, można powiedzieć, że ist-
nienie fundamentu zakłada ustanowiony bezruch podstawy (łac. fundamentum), 
tymczasem korzenie (łac. radices) zachowując swoje znaczenie i sens powoli, ale 
nieustannie, zmieniają formę i rozrastają się. Dlatego np. sformułowanie „funda-
mentalizm intelektualny” (w przeciwieństwie do zwrotu „radykalizm intelektual-
ny”) z trudem daje się bronić i może znaleźć zastosowanie co najwyżej w mowie 
potocznej lub literaturze pięknej. Radykalizm tymczasem jest raczej skłonnością 
niż postawą, a tym samym stanowiskiem dużo bardziej otwartym. Słowo „ekstre-
mizm” natomiast odnosi się do krańcowej (łac. extremus) i jednoznacznej wykładni 
rzeczywistości, w przeciwieństwie do radykalizmu, który przynajmniej teoretycz-
nie czerpie siłę z niejednoznaczności dobrodziejstw zagubionej gdzieś lub niedo-
ścignionej „istoty rzeczy”. Po drugie, będziemy przekonywać, że radykalizm jest 
i może być interpretowany jedynie jako bezpośredni przejaw rozumienia „podmio-
towości” człowieka, innymi słowy ‒ określonych wyobrażeń dotyczących natury 
ludzkiej. Trudno ustosunkować się do radykalizmu (a być może w ogóle do jakie-
gokolwiek zjawiska społecznego) bez tej podstawowej refleksji. Zwrócimy uwagę 
na to, że punktem odniesienia dla radykalizmu są potoczne wyobrażenia funkcjo-
nujące w sferze publicznej. Ich odrzucanie jest strategią każdego radykalizmu. Być 
może nieco na przekór zdrowemu rozsądkowi, radykalizm wyraża tęsknotę do al-
ternatywnych intelektualnych i społecznych rozwiązań. Niesłuszne wydaje nam się 
upatrywanie w nim jedynie chorobliwych skłonności do walki na śmierć i życie, 
destrukcji i innych działań ewokujących „rozwiązania ostateczne”. Po trzecie za-
tem, nie tylko zagadnienie to wyłania się w zderzeniu ze sferą publiczną, ale jego 
rozumienie musi wiązać się z jakimś jej wyobrażeniem. To, czy coś interpretowane 
jest jako radykalne, czy nie występuje już w założeniu dotyczącym określonej po-
staci, a czasami ideału życia społecznego. 



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 19

Ścisłą zależność radykalizmu, podmiotowości i sfery publicznej bardzo wy-
raźnie widać u Helmutha Plessnera. Spróbujemy prześledzić jego uwagi i krytykę 
radykalizmu społecznego, a także wykorzystać je w refleksji na temat ruchów spo-
łecznych, których działania z naszego punktu widzenia rozumieć należy analogicz-
nie, tj.  jako przejaw wyobrażeń dotyczących sfery publicznej i  podmiotowości. 
Zależności te pojawiają się bezpośrednio w jego pracy Grenzen der Gemeinschaft. 
Eine Kritik des sozialen Radikalismus (P l e s s n e r  2008). Książką tą niemiec-
ki myśliciel włączył się w  debatę publiczną po rewolucji listopadowej 1918  r. 
i powstaniu Republiki Weimarskiej. Było to echo nie tylko licznych zamieszek 
i przewrotów, lecz również antycypacja tragicznej polaryzacji sceny politycznej, 
która nadeszła wkrótce. Była to praca wizjonerska, w której Plessner w 1923 r. 
podjął m.in. refleksję nad podwójną formą etosu komunistycznego: narodowo- 
-ludowego i internacjonalistycznego. Na poziomie akademickim Plessner włączył 
się w dyskusję, którą rozpoczął Ferdinand Tönnies swoim klasycznym tekstem 
Wspólnota i  stowarzyszenie, a  kontynuowali Hans Freyer, Karl Mannheim czy 
Max Scheler. Plessner przedstawił tu – w przeciwieństwie do Tönniesa ‒ krytykę 
mentalności wspólnotowej zarysowując jej granice oraz uwypuklając znaczenie 
tego, co ujawnia się w sferze publicznej i co określa mianem „społeczeństwa”. 
Jako jeden z pierwszych socjologów, Plessner zdefiniował radykalizm zarówno 
jako zasadniczy problem podmiotowości, jak i sfery publicznej. Książka Plessne-
ra doczekała się licznych komentarzy, m.in. samego Ferdinanda Tönniesa i  Jo-
sefa Piepera, jednak szczyt zainteresowania badaniami niemieckiego socjologa 
przypadł na lata 80. XX w., kiedy rozpętała się dyskusja wokół komunitariańskiej 
krytyki liberalizmu. W przedstawionym artykule uwagi Plessnera traktujemy je-
dynie jako asumpt do fenomenologii lub socjologii radykalizmu, które z pewno-
ścią wymagają dalszych i bardziej pogłębionych badań. Sądzimy, że refleksja ta 
pozwoli choć trochę uwolnić opinię publiczną od notorycznego i bezmyślnego 
nadużywania słowa „radykalizm” w odniesieniu do zwykłych przejawów wanda-
lizmu, głupoty lub ksenofobii. 

2. Człowiek ekscentryk ‒ antropologia filozoficzna Helmutha Plessnera 

Antropologia Plessnera ma charakter wieloaspektowy i  uwzględnia różne 
sposoby istnienia oraz formy „przejawiania się” człowieka. Myśliciel opisał je 
szczegółowo w  osobnej książce (P l e s s n e r  1994). Esencję tej zawiłej antro-
pologii można schematycznie streścić w  kilku zasadniczych pojęciach, które 
przedstawimy jedynie powierzchownie po to, aby następnie scharakteryzować 
wyobrażenia autora dotyczące sfery publicznej i stosunku do zjawiska radykali-
zmu. Po pierwsze, Plessner w duchu Diltheya przedstawia człowieka jako istotę 
zanurzoną w historii i oddziałującą na nią. Człowiek nieustannie afirmuje swój 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski20

historyczny świat, siebie, a także świat swoich pojęć filozoficznych. Historyczne 
ujęcie człowieka jakkolwiek jest źródłem relatywizmu, to zbliża do antropologii 
uniwersalnej w znaczeniu kantowskim – twierdzi Plessner – gdyż ukazuje czło-
wieka w jego duchowej odpowiedzialności za świat i historię (P l e s s n e r  1994: 
15, 79). Zawieszony w historii człowiek jest –  jak się wyraża Plessner – mocą 
(ewalt), siłą (kraft) i władzą (macht; machtstellung), tzn. ma w  sobie niezdefi-
niowaną i  niewyczerpywalną energię, którą pobiera z  historii i  która pozwala 
mu „urzeczywistniać siebie” –  jak interpretuje Elżbieta Paczkowska-Łagowska 
we wprowadzeniu do książki (P l e s s n e r  1994: xv). Z  tej dialektyki wzajem-
nego oddziaływania pochodzi zasadniczo nieokreślony i zarazem niezgłębialny 
(Unergründlichkeit) charakter człowieka (P l e s s n e r  1994: 56). Człowiek jest 
„problemem otwartym” – jak przekonuje niemiecki myśliciel (P l e s s n e r  1994: 
64). Właśnie jego „niezgłębialny” charakter rekompensuje śmieszność (pozwa-
la zachować godność), która płynie z historycznej relatywizacji jego duchowego 
świata (P l e s s n e r  1994: 33). 

Po drugie, człowiek, jak twierdzi Plessner, jest ekscentrykiem natury. Filo-
zof formułuje tezę o tzw. „ekscentrycznej pozycjonalności” (exzentrisch position) 
człowieka. Właśnie to szczególne „miejsce” zajmowane przez człowieka sprawia, 
że  jego życie pozostaje problematyczne i  zagadkowe (P l e s s n e r  1994: 115). 
Jego fenomen wyraża się w stosunku ciała do swojej granicy, czyli w tzw. „pozy-
cjonalności” (positionalität) (P l e s s n e r  1994: xviii). Ciała martwe nie posiadają 
granicy, a jedynie obrys. Zwierzęta, w przeciwieństwie do roślin, tworzą formy 
zamknięte i samoistne. Zwierzę bowiem jest nie tylko ciałem (Leib, Körper), ale 
posiada je jako cielesność, tj. dysponuje nim; posiada jego świadomość. Jedno-
cześnie zwierzę nie ma przy tym dystansu do jaźni. To właśnie sprawia, że zwie-
rzę pozostaje częścią świata natury, tzn. jest w nim, nie jest natomiast „wobec 
niego”. Zwierzę jest zawsze w środku życia. Jego pozycjonalność ma charakter 
centryczny. Natomiast człowiek posiada zdolność refleksji, tzn. posiada „Ja”, sa-
moświadomość, a tym samym podwójny i indywidualizujący dystans do samego 
siebie jako ciała i jaźni. Nie stoi więc w centrum jako jaźń, ale w „punkcie zawsze 
na nowo spełnianej jedności odnoszenia się do swej fizycznej egzystencji danej 
przedmiotowo i jako stan” (P l e s s n e r  1994: xix). Natura psychiki, którą określa 
jako duszę (Seele), jest z  tego tytułu niezmiernie problematyczna, zmierza ona 
bowiem – według Plessnera – ku temu, co od niej ucieka. 

Po trzecie, z  powodu typowego dla niego zdystansowania wobec świata 
(ekscentryczności) jego miejsce jest pełne antagonizmów, chybotliwe, kruche 
i niepewne: ciągle i na nowo ustanawiane. Plessner zauważa np., że trafny osąd 
podobnie do fałszywego osądu jednocześnie człowieka porusza i rani. Człowiek 
próbuje się ujawnić, pragnie uznania, z drugiej strony jednak jest wstydliwy, tj. nie 
dopuszcza do siebie. Nie chce być domknięty, sprowadzony do jednego wymiaru 
i „unieruchomiony”. Boi się obnażenia, spłaszczenia i w rezultacie śmieszności. 



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 21

Dusza jest nieprzejrzysta i wielobarwna, istotowo dwuznaczna: „nie znosi swojej 
własnej definicji” (P l e s s n e r  1994: 78). Przemieszcza się ona między potrzebą 
naiwności i  świadomości, żyje w antagonizmie sprzecznych dążeń: dążenia do 
iluzji i dążenia do rzeczywistości. 

W  związku z  tym po czwarte, „Ja” nie jest dane bezpośrednio, natomiast 
stanowi przedmiot walki i  owoc pracy –  rezultat „twórczego wysiłku”. To po-
jęcie walki w żywiole historii i z żywiołem historii, która jest przyjacielem oraz 
wrogiem, jest istotnym elementem upodmiotowienia w filozofii Helmutha Ples-
snera. Człowiek naznaczony niedostatkiem i  koniecznością jego wypełnienia 
dokonuje ciągłej weryfikacji tego, co bliskie i  obce w  świecie. Ekscentryczne 
położenie człowieka predestynuje go zatem do tworzenia kultury, do tworzenia 
„środowiska sztucznego”. Stąd teza Plessnera o sztucznej naturalności (natürliche 
Künstlichkeit). Życie nie jest dla człowieka czymś naturalnym i bezpośrednim; 
niejako z dystansu tworzy on jego ramy, tzn. wartości i normy, które stanowią 
jedyną rozsądną drogę przezwyciężania własnej nieokreśloności, wykorzenienia 
i kłopotliwego charakteru swojego życia. Już w tym kontekście powoli zaczyna 
być jasne, dlaczego Plessner podjął krytykę radykalizmu. Jednocześnie człowiek 
– kontynuuje Plessner – nie może ukryć się w samotności: psychika nie uznaje 
bowiem podziału na świat wewnętrzny i  zewnętrzny; samotność może być co 
najwyżej barykadą, która oddziela go od samego siebie (P l e s s n e r  1994: 137). 
Tak więc człowiek jest pod przymusem tworzenia swojego świata, jest „miej-
scem twórczym” i pod presją własnej „pozycjonalności”. Z tego tytułu kondycji 
ludzkiej nie można zamknąć w żadnym systemie metafizycznym; nie można jej 
pojąć a priori. Jest ona „otwartą immanencją” (offene Immanenz). Z tak ogólnie 
zarysowanej antropologii wyłania się jego koncepcja polityki. 

3. Radykalizm jako tęsknota za wspólnotą 

Plessner oscyluje między antropologią a kulturą, historią i przede wszystkim 
polityką. C. Schmitt nazwał Plessnera „pierwszym filozofem nowożytnym, któ-
ry starał się wypracować antropologię polityczną na wielką skalę” (P l e s s n e r 
1994: xxv). Jest to uzasadnione twierdzenie, ponieważ celem niemieckiego myśli-
ciela istotnie było wyjaśnienie mechanizmów polityki w „jej ludzkiej konieczno-
ści” (P l e s s n e r  1994: 7). Jak zauważyliśmy, Plessner określił człowieka w jego 
„ekscentrycznej pozycjonalności”. Człowiek jako tak wyrzucony poza orbitę 
przyrody, „naznaczony niedostatkiem” (das bedürftige Wesen), walczy o swoje 
„Ja”. Walka ta polega na tworzeniu norm i wartości, a właściwie ich aktualizo-
waniu w historii, choć nie można zredukować go ani do historii, ani do kultury, 
ponieważ jest on ich twórcą. Człowiek nie odnajdując oparcia w naturze, szuka go 
w tym, co sztuczne i wytworzone przez niego. Ponieważ jest istotą „wyekspono-
waną”, tzn. wystawioną na ryzyko i niezakorzenioną, musi we własnym interesie 
przekształcać to, co niepewne i otwarte, w to, co pewne oraz ukierunkowane. 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski22

Polityka (Politik, das Politische) to tworzenie środowiska życia przez istotę, 
która nie posiada swojego miejsca, która jest obca, utopijna. Polityka jest więc 
pojmowana m.in. jako forma obrony człowieka przed samym sobą, z  tą może 
różnicą, że Plessner nie przypisuje człowiekowi jakiś moralnych cech, np. że jest 
zły, ale wywodzi konieczność ochrony człowieka z  jego immanentnej krucho-
ści. Istotne jest to, że sferze politycznej nie można przeciwstawiać tzw. „wielkich 
spraw ducha”. Plessner zalicza do nich – przejawiającą się w radykalizmie – po-
trzebę wspólnoty. Jest ona formą radzenia sobie z  zasadniczo dyskomfortową 
kondycją człowieka ‒ z obcością świata. Już w przedmowie do książki Granice 
wspólnoty. Krytyka radykalizmu społecznego Plessner sugeruje, że  radykalizm 
społeczny wiąże się z „aktywistycznym wnioskiem” stworzenia wspólnoty jako 
rzeczywistości społecznej, która wykracza poza porządek życia: jest nawoły-
waniem o  domniemane „ponadindywidualne królestwo czystości” (P l e s s n e r 
2008: 73). Właśnie owa nadzieja na wspólnotę jest w interpretacji Plessnera wy-
razem pewnej iluzorycznej i w gruncie rzeczy sentymentalnej dialektyki serca, 
która wyraża wiarę w możliwość przezwyciężenia przemocy wpisanej w umowny 
charakter działań politycznych. Plessner odwołuje się do dwóch form wspólnoty: 
„wspólnoty krwi” i „wspólnoty sprawy” i w nich upatruje motywów radykalizmu. 
Pisze również o dwóch wariantach etosu komunistycznego: narodowo-ludowym 
oraz internacjonalistycznym. W  swoim radykalizmie wspólnota romantyczna 
i oświeceniowa stanowią pokusę zagrażającą polityce i sferze publicznej, które 
muszą być w interesie samego człowieka domeną tego, co sztuczne. 

Radykalizm wspólnoty krwi (Blutgemeinschaft) deklaruje odnowę człowie-
ka u jego korzeni, przywrócenie niewidzialnego królestwa duchów i powrotu do 
źródeł ludzkiej natury. Granice tej wspólnoty zlewają się z granicami ludu; tymi 
najbliższymi i swojskimi, o podobnych tradycjach i konstytucji duchowej (P l e s -
s n e r  2008: 57). Wspólnota krwi wiąże się z nadzieją na przywrócenie bezpo-
średniości, autentyczności i spontaniczności, harmonii dusz; zbudowana jest na 
jakościach emocjonalnych. Jest ona zakorzeniona „w usposobieniu do miłości”, 
pewnego rodzaju przychylności, która jednak rzadko, tylko w szczególnych chwi-
lach, przeradza się w autentyczną miłość. Afekt miłości jest ideą przewodnią rady-
kalizmu wspólnotowego, co według Plessnera jest jednak nadużyciem, ponieważ 
miłością można obdarzać tylko konkretne osoby, a nie abstrakcyjne byty. Otóż 
tą konkretną osobą może być co najwyżej przywódca, który „jednoczy w sobie 
wszelkie promienie miłości” (P l e s s n e r  2008: 55). Wspólnotę krwi z tej przy-
czyny trudno wyobrazić sobie bez przywództwa, bez żywotnego centrum. Wspól-
nota ta odpowiada stłumionym potrzebom ludzkiej natury, dlatego najczęściej 
budzi się, zwłaszcza jeśli pozbawiona jest owego ośrodka władzy, w sytuacjach 
kryzysowych (konfliktu, napięcia i  przełomu). Poszukując analogii do ruchów 
społecznych, powiedzielibyśmy, że wspólnota krwi charakteryzuje zwłaszcza ru-
chy narodowe i niektóre ruchy religijne. 



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 23

Tymczasem radykalizm skierowany na wspólnotę sprawy (Sachgemeinscha-
ft) jest racjonalny i intelektualny: płynie z wiary w siłę świadomości, samowystar-
czalność, autonomię i  indywidualizm; rodzi się z przekonania o konieczności 
emancypacji ducha z  rzeczywistości oraz wiary w  jedność człowieczeństwa. 
W założeniu jedności wszystkich ludzi radykalizm taki zrywa z wszelkimi gra-
nicami, domaga się ich przekraczania. Wspólnota tego rodzaju wiąże się więc 
z postępem liberalizmu i oświecenia. Radykalizm racjonalistyczny skłania do 
mechanicyzacji świata, a  w  rezultacie do rozwarstwienia rzeczywistości, do 
rozbicia całości, którą obraca w czysty materiał, hamulec i bezsensowną prze-
szkodę (P l e s s n e r  2008: 13). Radykalizm namiętności żywionych wobec tak 
pojmowanej wspólnoty zmierza ku obiektywnemu centrum wartości. Pisze: 
„Nie panuje tu ciepła, duszna atmosfera, lecz zimne, rozrzedzone powietrze, 
tchnienie ducha” (P l e s s n e r  2008: 60). Cechami tego rodzaju wspólnoty jest 
bezosobowość, zdolność do nieograniczonego rozprzestrzeniania się oraz nacisk 
na pracę i naukę. Plessner pisze, że wprawdzie tego rodzaju wspólnota nie za-
myka na zewnątrz, jednak odcina od głębi, od specyficznej „indywidualnej rze-
czywistości życia” (P l e s s n e r  2008: 62). Obciążenie refleksją, uzasadnieniem 
i pewnością, przecenianie ducha (rozumu) musi przynieść deformację kruchej 
„linii życia” –  ślepą na fragmentaryczny charakter istnienia funkcjonalizację. 
Ta wspólnota jest wyrazem sił napędowych dnia dzisiejszego: racjonalizmu, 
industrializacji i rozwoju naukowego (P l e s s n e r  2008: 61). Wspólnota sprawy 
w teorii ruchów społecznych odpowiadałaby ruchom uniwersalistycznym i eman-
cypacyjnym. 

H. Plessner utrzymuje, że przynależność do wspólnoty w obu przypadkach 
oznacza rezygnację z afirmacji własnego „Ja”. Wspólnota krwi zmusza do rezy-
gnacji z intymności, domaga się świata bez tajemnic; wspólnota sprawy domaga 
się wyrzeczenia swoistej życiowej natury, specyfiki (P l e s s n e r  2008: 69‒70). 
Każda z nich posiada granice, które nie pokrywają się z pozycjonalnością czło-
wieka: jedna narusza i  gwałci intymność, druga zaś ignoruje ją  i  lekceważy; 
jedna zamyka na świat zewnętrzny, druga na wewnętrzny. Tymczasem życie 
wymaga balansowania i elastyczności. Nie w tym rzecz, że wspólnota jako taka 
jest zła. Rzecz w tym, że jest niewystarczająca, a do swojego istnienia potrzebu-
je sfery publicznej jako antytezy swojskości, przestrzeni wolnej od radykalizmu 
(P l e s s n e r  2008: 65). Bez negatywności społeczeństwa nie ma wspólnoty. Jak 
pisze H. P l e s s n e r  (2008: 66): „Do swego istnienia światło potrzebuje ciemno-
ści”. Jest jeszcze jeden zasadniczy problem, o którym napomkniemy tu jedynie 
na marginesie. Pewna forma radykalizmu może oczywiście wiązać się z afirma-
cją „Ja”. Myśliciel wiąże ją  m.in. z  indywidualistyczno-arystokratycznym eto-
sem władczości F. Nietzschego, heroiczną afirmacją witalizmu i siły (P l e s s n e r 
2008: 29). Potwierdza to fakt, że radykalizm to każde działanie, które zaprzecza 
logice i wartości tego, co społeczne. Nie ma znaczenia, czy działanie to jest u źró-
deł wspólnotowe, czy indywidualistyczne. Plessner przekonuje, że motywy rady-
kalizmu są więc zawsze aspołeczne. 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski24

4. Polityka i sfera publiczna 

Plessner poszukuje właściwej odpowiedzi na naturalny dyskomfort wypły-
wający z kondycji ludzkiej. Przekonuje, że wspólne życie to coś więcej niż tylko 
więzy krwi i ducha oraz coś innego niż tylko familiarność i obiektywność. Klucz 
do zrozumienia tego rozciąga się między wspólnotą krwi i sprawy, to sfera pu-
bliczna – niezależna przestrzeń w geografii ludzkiego doświadczenia, która odpo-
wiada płynnemu i trudnemu do uchwycenia żywiołowi ludzkiego życia, w którym 
z natury rzeczy liczą się: giętkość, wyczucie, umiarkowanie i zdolność do przy-
stosowania. 

[…] chodzi o  to, aby człowiekowi w  całej rozciągłości jego duchowej egzystencji zalecić 
takie postępowanie, które przy maksimum szczerości i bezpośredniości zapewnia maksimum 
zabezpieczenia przed niszczącą ironią spojrzenia, przy maksimum duchowego bogactwa wza-
jemnych relacji zapewnia maksimum wzajemnej ochrony (P l e s s n e r  2008: 98). 

Sfera publiczna pozwala sensownie odnieść się do samego siebie (P l e s -
s n e r  1994: 81). 

W sferze publicznej panuje chwiejna równowaga wymagająca tanecznego 
ducha i  „etosu gracji”, konwencji, reguł, uprzejmości i  rezerwy (P l e s s n e r 
2008: 99). Ta liberalna etyka polityczna wyrasta z przekonania, że: „[…] wszel-
kie radykalne roszczenia wobec człowieka wymagają od niego przeciwsta-
wienia się sobie” (P l e s s n e r  2008: 43). Polityka jest więc alternatywą wobec 
rezygnacji z  siebie. Chęć zniszczenia sfery publicznej lub negacji polityki jest 
formą występku, a nawet grzechu. Pisze: „Kardynał Newman powiedział kiedyś, 
że dogmat o nieomylności jest z pewnością czymś straszliwym, ale nie jest tak 
straszny, jak zło, którego naprawie ma służyć: jak grzech. Zdanie to można by 
odnieść do polityki” (P l e s s n e r  2008: 163). Czy to oznacza, że w sferze poli-
tyki powinien obowiązywać konwenans politycznej poprawności? Nie, ponieważ 
polityczna poprawność jest formą rygoryzmu, którą Plessner zwalcza. Trzeba 
tu natomiast „honorować chwiejność” i  zachować respekt dla dwuznaczności 
(P l e s s n e r  2008: 64). 

W sferze publicznej człowiek występuje według Plessnera w społecznych ro-
lach. Rola jest formą, która pełni funkcję zbroi – sprawia, że człowiek jest zabez-
pieczony i w pewnym sensie nietykalny. Rola chroni nie tylko przed innymi (przed 
radykalizmem innych), ale też przed samym sobą – hamuje i ogranicza indywidu-
alną ekspresję, która może być autodestrukcyjna. Sam dla siebie – jak pisze Ples-
sner: „Człowiek uogólnia się i obiektywizuje przez maskę” (P l e s s n e r  2008: 
102). Ludzie zatem spotykają się w  irrealnej „sferze gry”. Oto społeczeństwo. 
Ta sztuczna forma i antycypacja nieco dramaturgicznej w rozumieniu Goffmana 
wizji świata chroni godność kruchego i  wiecznie niedookreślonego człowieka. 
Każdy występuje w sferze publicznej jako nimb (Nimbus), ale jako taki zdystan-



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 25

sowany i nietykalny nie tylko zachowuje, ale potęguje respekt i uznanie dla siebie. 
Dystans bowiem wzmacnia respekt, a także ogranicza i chroni przed śmiesznością 
– przekonuje Plessner. 

Sfera publiczna jako swoista gra ról opiera się na pewnego rodzaju odre-
alnionym ceremoniale, który ma chronić psychikę przed obnażeniem. Ceremo-
niał ów tworzy sztywny porządek życia, zarazem jest formą i grą, która redukuje 
płaszczyzny osobistych tarć. Nie stwarza natomiast jednostce przestrzeni dla jej 
potrzeby potwierdzenia się i autentyczności, a także duchowej indywidualizacji 
i wolności. Jest to zresztą (obok sekularyzacji) jeden z powodów utraty znaczenia 
przez ceremoniał w zachodniej kulturze, coraz bardziej zracjonalizowanej i zaab-
sorbowanej indywidualną ekspresją. 

Potrzeby człowieka zaspokaja natomiast prestiż, który według Plessnera sta-
nowi nieco paradoksalnie istotę „walki o prawdziwe oblicze” (P l e s s n e r  2008: 
111). Prestiż jest pochodną osobowej natury i mobilizuje jej siły, urzeczywistniając 
jej potencjał w konkretnym działaniu. Prestiż, w przeciwieństwie do ceremoniału, 
mobilizuje ludzkie bycie – naturę homo faber. Jest on jednak również ogranicze-
niem: powstrzymuje niczym gorset eksplozje wyczerpujących człowieka emocji. 
Sfera publiczna wpływa na człowieka i odwrotnie. Jest to zatem „otwarty system 
relacji”, i  tzw.  sztuczna zgoda. Sztuczna ze względu na swoją schematyczność 
i dystans wobec wartości. Sfera publiczna ustanawia równowagę między normą 
a życiem, tym, co konieczne, i tym, czego wymaga sytuacja. Dlatego istotą sfery 
publicznej jest dyplomacja – całkowite przeciwieństwo radykalizmu (P l e s s n e r 
2008: 122); sztuka pertraktacji i  źródło równowagi. Walka w sferze publicznej 
również musi mieć formę, a bez dyplomacji musi nastąpić „zdziczenie reguł wal-
ki” (P l e s s n e r  2008: 21). Dyplomacja jest więc pewną formą gry prowadzonej 
przez zmuszone do sublimacji, egoistyczne podmioty. Nie jest to jednak kwestia 
estetyki, ale gorzkiej konieczności (P l e s s n e r  2008: 133). Z braku miłości (bądź 
przekonania) podstawową formą utrzymywania równowagi jest dyplomacja z jej 
logiką umowności, która pozwala uniknąć otwartego konfliktu. Plessner mówi 
o niższej dyplomacji, która utrzymuje status quo, oraz wyższej dyplomacji, która 
wytwarza fakty i jako taka tworzy i afirmuje historię. Zwraca też uwagę na dy-
plomację jako element zwyczajnych, towarzyskich (Geselligkeit) relacji między 
ludźmi; jako lżejszą i cichą grę uprzejmości i aluzji, która zabezpiecza człowieka 
przed wątpliwą wartością autentyczności. „To, co właściwe tylko człowiekowi, 
ukazuje się – według Plessnera – w tym, co pośrednie” (P l e s s n e r  2008: 133). 
Relacje międzyludzkie reguluje takt ‒ umiejętność dostrzegania niemierzalnych 
różnic, delikatnego i niezauważalnego reagowania na wibracje otoczenia, a także 
umiejętność odsuwania siebie samego. Pisze: „Takt jest nieustannie obecnym sza-
cunkiem dla duszy innego i tym samym pierwszą i ostatnią cnotą ludzkiego serca” 
(P l e s s n e r  2008: 135). Sfera publiczna jest dla Plessnera przede wszystkim, 
tzw. „obszarem higieny”, który ma przynosić ulgę poprzez ustanawianie właściwe-
go dystansu: niedopuszczanie do zbyt dużej bliskości lub nadmiernego oddalenia. 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski26

Radykalizm jako wyraz braku taktu jest zatem niehigieniczny i zaburza tę geogra-
fię wzajemnych relacji między ludźmi. 

Do tego, aby istniało państwo musi istnieć suwerenne przywództwo – punkt, 
„[…] do którego nie dociera racjonalizacja życia społecznego i w którym roz-
strzygającą siłę uzyskują pierwotne, irracjonalne decyzje żywej jednostkowej 
osobowości” (P l e s s n e r  2008: 148). Równowaga nie może być dziełem odre-
alnionych osób występujących w sferze publicznej, w rzeczywistości nieprzewi-
dywalnej, niedookreślonej i przemijającej. Decyzję musi podejmować ostatecznie 
jedna osoba, ryzykując i  kierując się największą pewnością, niekoniecznie zaś 
rozumem. Jest to bardzo interesujący fragment dotyczący sytuacji męża sta-
nu utrzymany w duchu politycznej refleksji C. Schmitta. Plessnerowski polityk 
spełnia funkcję „w” całości i „dla” całości; jest jej ucieleśnieniem (P l e s s n e r 
2008: 150). Nie ma on prawa do bezpośredniego człowieczeństwa: szczerości, 
rozumności, łagodności. Bez wnikania głębiej w  konsekwencje tego argumen-
tu, dodajmy, że przywództwo, według Plessnera, ustanawia i broni społecznego 
porządku przeciw buntowi rozumu i serca. Jest więc zasadniczą formą radzenia 
sobie z radykalizmem w jakiejkolwiek formie i postaci. Polityk w rzeczywistości 
jest odpowiedzialny jedynie przed Bogiem i historią; nie ma komu zadawać py-
tań, dlatego cały czas podejmuje olbrzymie ryzyko. Gotowy jest do walki, ponie-
waż bez niszczenia – jak mówi Plessner – nie ma polityki, tak jak nie ma prawa 
bez niszczenia wolności. Podsumowując, można powiedzieć, że psyche do swo-
jego rozwoju i obrony potrzebuje środków przemocy: dystansu, powściągliwości, 
wytworności i sztuczności, szkodzi jej każdy radykalny apel o bliskość, szczerość 
i  otwartość, ponieważ sama jest wieloznaczna, nieprzenikniona i  ukryta. Sfera 
życia publicznego musi być więc podporządkowana „systemowi higieny duszy” 
(P l e s s n e r  2008: 169). 

Choć sytuacja człowieka nigdy nie jest dobra, może on poczuć się względnie 
bezpiecznie w przestrzeni publicznej – przekonuje Plessner. Radykalizm postrze-
ga tu jako przejaw bezkompromisowości, która zagraża fundamentalnym zasa-
dom higieny życia społecznego, podmiotowości, liberalnej wolności i  państwu 
chlubiącemu się bezstronnością i racjonalnością. Radykalizm w każdej postaci: 
w uczuciach, myślach, przekonaniach ideologicznych i religijnych, indywidual-
nym i zbiorowym działaniu niesie groźbę dla logos. Radykalizm to groźba nie-
rozumności ucieleśniająca ów podlejszy i  chorobliwy pierwiastek spływający 
na człowieka, który z  ironią bądź niepokojem opisywany był w  tradycji racjo-
nalistycznej od czasów Platona jako zaburzenie. Plessner figuruje tu obok wielu 
innych, którzy w radykalizmie upatrywali jedynie zagrożeń: skłonności do prze-
sady, nieobliczalności i ekstremizmu, godnego ubolewania przejawu naiwności, 
utraty dobrego smaku, produktu społecznej anomii i  zagubienia, poczwarnego 
efektu wyparcia bądź braku świadomości historycznej, smutnej ilustracji zmierz-
chu cywilizacji, posępnego objawu barbarzyństwa zwiastującego koniec świata. 



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 27

Gdyby myśliciel zdołał dostrzec w radykalizmie postawę bardziej skomplikowa-
ną i dramatyczną, być może zauważyłby również, że radykalizm nie ma funkcji 
integrującej i nie może sprzyjać bezpośrednio nie tylko sferze publicznej, ale też 
wspólnocie. Bezpośrednio wyraża natomiast jedynie ekscentryczną pozycjonal-
ność, tj. najgłębsze potrzeby i obsesje kruchego człowieka. 

Na przeciwległym brzegu tej debaty są ci, którzy upatrują mniej lub bardziej 
pośrednich korzyści płynących z radykalizmu, upatrując w nim konieczny w sen-
sie politycznym, pragmatycznym i moralnym element debaty publicznej. Jest dla 
nich przejawem psychicznych sił, autentyczności i witalności, twórczego libido, 
uporu bądź asertywności, rozbudzonych i wzniosłych pragnień, namiętnego sto-
sunku do świata, jest wyrazem tlących się jeszcze w człowieku cnót: niezachwia-
nych przekonań, odwagi, wartej podziwu i  niemalże heroicznej determinacji 
w dążeniu do celu, jaki by on nie był (religijny, ideologiczny, społeczny, psycho-
logiczny lub estetyczny; radykalizm płynący z irracjonalnej wiary w możliwość 
powrotu do utraconego raju lub wyrażający najbardziej racjonalne i nowoczesne 
aspiracje). Radykalizm jest dla nich godnym moralnej pochwały motorem mo-
dernizacji, racjonalizacji, emancypacji, czynnikiem pożądanej zmiany społecznej 
oraz mobilizacji zaprzeczającej powszechnej obojętności, nihilizmowi, libera-
lizmowi, czyhającym za jego fasadą niebezpieczeństwom itd. Krótko mówiąc, 
radykalizm jest czynnikiem sprawczym, który ucieleśnia patos wolności, nadziei 
i wiary. 

5. Źródła radykalizmu ‒ krytyka 

Wróćmy teraz do kwestii radykalizmu i  jego źródeł wyróżnionych przez 
Plessnera: filozoficznych, afektywnych i  cywilizacyjnych, a  także socjologicz-
nych, które pozwolą nam nie tylko osadzić plessnerowską refleksję na ten temat 
w teorii ruchów społecznych, ale również poddać ją częściowej krytyce. A zatem 
po pierwsze, Plessner zauważa, że idealistyczna teza działania społecznego, która 
towarzyszy obu formom tęsknoty za wspólnotą, opiera się na założeniu duali-
zmu, a mianowicie: „absolutnego dystansu ciała w stosunku do wartości” – duszy 
(P l e s s n e r  2008: 6). Jeśli przyjmiemy ów dualizm – przekonuje Plessner – ety-
ka musi stać się aksjologicznie rygorystyczna. Wszystko, co nie jest wewnętrznie 
zakorzenione, staje się bezwartościowe i  wrogie. Prowadzi to do zaprzeczania 
rzeczywistości oraz negacji relacji społecznych, które jawią się jako „nienatural-
ne” i pełne przemocy. Spór o dualizm Plessner pokazuje m.in. w swoich uwagach 
na temat etyki chrześcijańskiej. Twierdzi, że o ile św. Tomasz z Akwinu przezwy-
ciężył rozdarcie ducha i ziemi, o tyle Luter na nowo je umocnił przyczyniając się 
do wzmocnienia radykalizmu i fanatyzmu zarówno religijnego, jak i świeckiego 
(P l e s s n e r  2008: 15). Jak pisze Plessner: 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski28

Pozbawiona w ten sposób ducha i duszy fizyczna natura, czysta materia, czyste życie, staje 
się bardzo wątłą, ale w pełni wystarczającą zasadą ziemskich tworów. Przeciwstawia się jej 
sentymentalna opozycja czystego idealizmu, który rozgrywa to, co bezwarunkowe, przeciwko 
temu, co uwarunkowane, serce przeciw sile (P l e s s n e r  2008: 20). 

W świetle tej groźnej koncepcji, dusza jest w więzieniu ciała, w istocie należy 
do jakiejś niewidzialnej wspólnoty. Wiąże się to z zaprzeczeniem wartości relacji 
społecznych jako zasadniczo innych (przemocowych i sztucznych) od wspólno-
towych. Ten manichejski dualizm, sprzeniewierzając się jedności osoby ludzkiej, 
zawsze w etyce prowadzi do negacji władzy, a  tym samym degradacji polityki 
do podejrzliwości wobec cywilizacji i tego, co sztuczne (P l e s s n e r  2008: 165). 

Radykalizm jest więc odpowiedzią lub konsekwencją doznawanego „bólu” 
egzystencji. Nie jest jednak jasne, czy źródłem tego bólu, a w rezultacie konse-
kwencją radykalizmu, jest owa ekscentryczna pozycjonalność człowieka – jego 
ontologiczna kruchość, czy też skłonność do ideologicznego dualizmu. Człowiek 
bywa zapewne nie tylko ofiarą wyimaginowanych koncepcji filozoficznych lub 
religijnych. Nie można wykluczyć – jak czyni to H. Plessner – rzeczywistych cię-
żarów tego świata. Ból doświadczany i interpretowany przez umysł ludzki może 
mieć pochodzenie najzupełniej realne. Radykalizm może być zatem również 
wyrazem napięcia między tym, co indywidualne, i  tym, co społeczne. Plessner 
nie widzi tego i w tym, co społeczne (w sferze publicznej), upatruje na wyrost 
wyłącznie ludzkiego sojusznika. Odbiera tym samym prawo do krytyki sfery pu-
blicznej, która nie jest przestrzenią ekspresji tylko przestrzenią higieny. 

H. Plessner zarazem uprzytamnia nam pośrednio coś bardzo istotnego w po-
chodzeniu radykalizmu. Wskazuje nam mianowicie na znaczenia namiętności du-
szy, które płyną z doświadczenia egzystencjalnego deficytu i niewystarczalności. 
Spór z  rzeczywistością (wiedzą potoczną i  zdrowym rozsądkiem) prowadzi do 
buntu, roznieca też tęsknotę i  nadzieję. Usposobieni radykalnie ludzie nie go-
dzą się na wygenerowany w procesie socjalizacji nawias świata przeżywanego. 
W opozycyjnej świadomości radykała ten wykreowany i uprawomocniony kon-
sensus – a w ujęciu Ervinga Goffmana „rama interpretacyjna” – dotyczący wy-
obrażeń społecznych, jest sztucznym, „bezrefleksyjnym zbiorem przeświadczeń”, 
„chaotycznym rejestrem różnorakich spostrzeżeń”, którego jedyna pozytywna 
funkcja wyraża się w tym, że daje psychiczny komfort lub złudzenie spójnej wizji 
świata (H o ł ó w k a  1986). Radykalizm zawsze wyrażał bunt kulturowy i  jako 
przejaw takiego działania kontrkulturowego wielokrotnie dzielił badaczy ruchów 
społecznych, którzy raz upatrywali w nim zagrożeń, innym razem nadziei, nie-
zależnie od tego, czy dotyczyło to nowych ruchów społecznych, czy np. ruchów 
związkowych. 

Aby przełamać dominację tego sztucznego i  idiosynkratycznego porząd-
ku wpisanego na trwałe w  język i  interesy grupowe, konieczna jest innowacja, 
wyjście ku temu, co zwykli ludzie z pozycji zdrowego rozsądku określiliby jako 



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 29

obce i „swoiste”, a w przeciwieństwie do tego, co „swojskie”. Radykalizm bu-
rzy spokój, parafrazując Z. Baumana: „[…] wstrząsa skałą, na jakiej wspiera się 
bezpieczeństwo codziennego życia” (B a u m a n  2000: 21). Etykieta „radykali-
zmu” jako odległej skrajności wyłania się w ścisłym powiązaniu z przekonaniem 
o obcości, w rozumieniu Floriana Znanieckiego nosicielki odmiennych wartości, 
lub Claude’a Levi-Straussa, który interpretował ją jako symbol tego, co dalekie. 
Nie jest chyba przypadkiem, że  poglądy i  postawy radykalne –  z  całym baga-
żem podejrzeń, napiętnowania i stygmatem – przypisuje się najczęściej grupom 
kulturowo odmiennym (kiedyś Żydom, dziś muzułmanom). Radykalizm jawi się 
jako coś obcego i rewolucyjnego zewnętrznym obserwatorom. Sami radykałowie 
– z tytułu tej różnicy – czerpią dużo wątpliwej siły i mnóstwo oczywistych wąt-
pliwości, są bowiem ludźmi marginesu, poza systemem i w napięciu wobec niego 
(S c h ü t z  1944). Budują własny i nowy język opisu świata, przezwyciężając to, 
co stare i nadając mu własny sens. Jest w tym kontekście co najmniej wątpliwe 
utożsamianie radykalizmu ze wspólnotą, tak jak czyni to Plessner. Być może jego 
błąd polega na tym, że skupił się bardziej na problemie wspólnoty, mniej zaś na 
jej poszukiwaniu lub innych możliwych funkcjach i konsekwencjach radykalizmu. 
W naszym rozumieniu radykalizm jest cechą ludzi z marginesu społecznego, a w ję-
zyku antropologii Victora Turnera – znajdujących się w fazie liminalnej, tj. w fazie 
przejścia, zawieszenia i niepewności. Jako taki prawdziwy radykalizm nigdy nie 
może być cechą większości, np. klasy średniej, a jedynie cechą małych grup. 

Plessner, przypisując tak olbrzymie znaczenie postawie intelektualnej (np. du-
alizmowi), która może wieść ku radykalizmowi społecznemu, mało zarazem pisze 
o jego intelektualnym wymiarze, tak jakby radykalizm był jedynie antyintelektual-
ny. „Radykalizm intelektualny” tymczasem może być rozumiany jako sposób uwal-
niania się z sytuacji „sztuczności” jako niewiedzy. Nabiera w ten sposób znaczenia 
kognitywnego, przeradzając się w doświadczenie, które Charles Taylor określiłby 
jako epifaniczne, tj. takie, które ukazuje niedostępną prawdę. Jest on świadomym 
zabiegiem poszukiwania „sytuacji granicznej” i poniekąd wchodzeniem w nią dla 
celów poznawczych. Radykalne obrazowanie rzeczywistości, uwaga skupiona na 
krańcowych („granicznych”; „obcych”) ekspresjach ludzkiego zachowania staje 
się wówczas najlepszą drogą do poznania rzeczywistości – podstawą dociekania 
filozoficznego, socjologicznego lub politycznego (K e u c h e y a n  2010). W tym 
sensie radykalizm zawsze był kierunkiem intelektualnej awangardy, która świa-
domie porzucała potoczne i  społecznie wygenerowane obrazy świata na rzecz 
tego, co ostre i  wyjątkowe. Tak rozumiany intelektualny radykalizm zakłada, 
że rzeczywistość poznać można dzięki temu, co sytuuje się poza jej granicami, 
lub dzięki temu, co za takie heurystycznie się uznaje (przez analogię do weberow-
skiego typu idealnego). Im bardziej podążamy w stronę tajemnicy, która znajduje 
się poza granicami rzeczywistości, tym lepiej ją poznajemy. Wiąże się to z za-
negowaniem powszechnych wyobrażeń i tzw. zdrowego rozsądku, który w tym 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski30

kontekście umacnia jedynie wygodne i  często zideologizowane obrazy świata. 
R.  Keucheyan ten rodzaj radykalizmu intelektualnego wiąże m.in. z  pojęciem 
tzw. „epistemologicznego cięcia” (fr. coupure épistémologique), tj.  strategii in-
telektualnej pierwotnie rozwiniętej przez Gastona Bachelarda, a potem na różny 
sposób rozwijanej przez L. Althoussera, M. Foucaulta, P. Bourdieu lub A. Badiou, 
polegającej właśnie na kwestionowaniu utartych wyobrażeń (fr. sens commun). 
Fakt, że niemiecki socjolog przemilcza radykalizm intelektualny jako prawdopo-
dobną postać radykalizmu społecznego, świadczy o politycznej zachowawczości 
skądinąd liberalnego myśliciela. Była to zresztą cecha dość charakterystyczna dla 
pierwszych teoretyków ruchów społecznych, którzy w przeważającej większości 
upatrywali w  robotniczych, studenckich lub awangardowych ruchach społecz-
nych i  ich radykalizmie przejawów zagrożeń oraz społecznych dysfunkcji ery 
masowej i industrialnej. Mamy tu na myśli różnych badaczy i myślicieli z okresu 
międzywojennego i okresu powojennego do lat 60., których rozważania na temat 
ruchów społecznych siłą rzeczy oscylowały wokół faszyzmu i bolszewizmu. Są 
to w szczególności: Herman Rauschning, Karl Mannheim, Hannah Arendt, Ray-
mond Aron, Elias Canneti lub Seymour Martin Lipset. 

Radykalizm wbrew temu, co twierdzi Plessner, nie głosi wiary w „uzdrawia-
jącą siłę skrajności” (P l e s s n e r  2008: 7). Ten rodzaj postawy charakteryzuje ra-
czej ekstremizm, który przypuszczalnie w rozumieniu Plessnera jest tym samym. 
Trudno wyobrazić sobie, aby poszukiwaniu korzeni towarzyszyła pewność i ab-
solutne przekonanie o własnych racjach. Radykalizm jest raczej obarczony ryzy-
kiem i z istoty swojej związany z niepewnością, tak jak ryzykowne i niepewne jest 
wszelkie dociekanie. Radykalizm wyraża więc raczej sytuację ciągłego przymusu 
odnoszenia się do podstaw, które same z kolei umykają. To, co wydaje się pod-
stawą w umyśle radykała, z czasem przeradza się jedynie w trop prowadzący do 
innej i jedynie nieco właściwszej podstawy. Tak więc proces radykalizacji nigdy 
się nie kończy, nie osiąga poziomu bezwzględności, o której pisze H. Plessner, zaś 
doświadczenie nieskończoności staje się najbardziej bolesnym i towarzyszącym 
mu przeżyciem. Radykalizm niesie zatem jedynie potencjalną możliwość wtar-
gnięcia w obszar niewiedzy, w sferę tajemnicy lub też – co na jedno wychodzi 
– w sferę wzniosłości. Według E. Burke’a wzniosłość jest zarówno kategorią es-
tetyczną, jak i stanem duszy wypełnionej zmysłowymi obrazami tego, co straszne, 
dziwne, niejasne, przede wszystkim zaś tajemnicze. Wzniosłe jest „modyfikacją 
mocy”, ale moc ta wyziera paradoksalnie z rzeczywistości niepełnej, jak przeko-
nuje angielski filozof. Wzniosłość wiąże się zarazem z  doświadczeniem braku 
i  nieskończoności, która sprawia, że  jej największym przeciwnikiem jest świat 
pozbawiony tajemnicy. Radykalizm jest takim właśnie stanem duszy wyrażają-
cej moc, doświadczającej nieskończoności, dokuczliwego stanu braku i tego, co 
spowite tajemnicą. Radykalizm wyraża również wolę i obietnicę uwolnienia się 
od mierności, której postacią jest zarówno zdrowy rozsądek, jak i konwencjonal-



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 31

ność pozbawionego tajemnic świata. Radykalizm przykuwa zatem uwagę swoją 
jednoznacznością, ale w istocie taki nie jest, gdyż jego prawdziwą potrzebą jest 
wzniosła niezbędność sprostania tajemnicy życia płynącej ze „świadomości nie-
wystarczalności”. W naszym rozumieniu radykalizm nie jest więc ani purytański, 
ani fanatyczny, jak przekonuje myśliciel, a jedynie bezwzględnie dociekliwy. 

Druga kwestia, którą można wyróżnić w  rozważaniach Plessnera, dotyczy 
afektów radykalizmu. Radykalizm wspólnotowy, a szerzej radykalizm w ogóle, 
opiera się na przekonaniu, że  to, co prawdziwe i  wielkie może powstać jedy-
nie poprzez świadomy powrót do korzeni egzystencji. Radykalizm wyraża się 
w skrajnej opozycji graniczącej z pogardą wobec tego, co zastane; gardzi tym, 
co konwencjonalne, warunkowe i ograniczone, a więc „powściągliwością, prze-
milczeniem, nieuświadomieniem” (P l e s s n e r  2008: 8). Z drugiej strony rady-
kalizm jednocześnie jest wyrazem „wiary” w  możliwość osiągnięcia jakiegoś 
idealnego porządku. Może dlatego tak często towarzyszy religiom i prawie za-
wsze rewolucjom, które również grają na tych dwóch strunach pogardy i wiary 
– przekonuje filozof. Porusza go tylko to, co wielkie i zupełne. Jak pisze: „Tezą 
radykalizmu jest bezwzględność, perspektywą – nieskończoność, patosem – en-
tuzjazm, temperamentem – żar” (P l e s s n e r  2008: 6). Radykalizm zawsze zatem 
przesadza w represyjności i pryncypialności, w destrukcji i fanatyzmie. W samej 
swej naturze jest pewnego rodzaju ekstremizmem: w podkreślaniu duchowości, 
w absolutyzacji celów i zasad, w eksponowaniu siły woli, moralizmie i  funda-
mentalnej nieufności. Radykalizm sam w sobie jest przeciwieństwem dyplomacji 
i umiarkowania; odrzuca kłopotliwość samego życia, które z natury rzeczy jest 
chwiejne. W tym odrzuceniu wyraża się oczywiście jego nieodpowiedzialność, 
choć jego istotą jest też szczerość i dążenie do pogodzenia sumienia z praktyką 
– przekonuje. Choć myśliciel z literacką swadą określa typowe dla radykalizmu 
afekty, a tym samym uwypukla emocjonalne i psychologiczne aspekty rządzące 
logiką i klimatem radykalnych praktyk społecznych, to jednak rzadko w sposób 
satysfakcjonujący wyjaśnia ich mechanizmy do końca (por. R o o t  1924). 

Próbujemy zatem nieco rozbudować jego argumentację, bez pretensji wy-
czerpania tematu, i na początku dostrzec, że zarówno pogarda, jak i wiara mają 
swoje źródło w  braku spokoju lub niezaspokojeniu wynikającym z  krytycz-
nej oceny rzeczywistości, jak również z powodu nieustannie oddalającego się 
spełnienia w wierze. A. B. Wolfe określa tę cechę mianem unrest, tj. niepokoju 
(Wo l f e  1921). Radykalizm wyraża jakiś deficyt, ale również żal. I tak np. kon-
serwatywny lub romantyczny radykalizm, który zawiera w sobie potrzebę zako-
rzenienia i  restytucji fundamentu, proklamuje możliwość, a nawet konieczność 
regeneracji porzuconych w  nieokreślonej przeszłości wartości i  swego rodzaju 
„zmartwychwstania”. Ponieważ jednak przeszłość ta jest mglista i pozostaje nie-
jasne, gdzie jest ona umiejscowiona, w ostateczności radykalizm dotyka samej ta-
jemnicy ludzkiego pochodzenia. Radykalizm znajduje więc w przeszłości jedynie 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski32

bardzo uogólnioną możliwość rewizji ludzkiego losu. Pretensje tak usposobione-
go radykała nigdy nie okażą się satysfakcjonujące, co w rezultacie jest źródłem 
niekończącego się żalu. Z drugiej strony oświeceniowy radykalizm antycypujący 
i skierowany na przyszłość u kresu swoich roszczeń ukazuje człowieka zagubio-
nego wobec umykającego absolutu, w miarę postępu coraz bardziej świadomego 
uobecniającej się, ale nigdy nieosiągalnej doskonałości. Rozmiar oczekiwań wpi-
sany w logikę tego rodzaju radykalizmu podnieca siły woli i ekscytację, ale jed-
nocześnie przynosi dręczące wrażenie niespełnienia, któremu towarzyszą coraz 
bardziej natrętne odczucia umykającego świata, zaprzepaszczonych szans i roz-
trwonionych możliwości. Radykalizm ten ma tendencję do zaogniania się, dog-
matycznego stawiania wszystkiego na szali nowości, która ostatecznie jednak nie 
zwycięża, ponieważ projekt radykalnej rekonstrukcji nigdy nie dociera do celu. 
Ponownie zatem wypełnia go żal. 

Przepełniona żalem skłonność do radykalizmu odnawia świadomość nie-
kompletności własnych myśli i uczuć. To przypuszczalnie ma na uwadze Ples-
sner pisząc o „naznaczeniu niedostatkiem”. Zracjonalizowane w przekonaniach, 
wrażenie alienacji lub innych rodzajów deficytu, odarcia lub niegotowości mogą 
świadczyć o istnieniu zasadniczego problemu tożsamościowego związanego z ra-
dykalizmem wyrażającego się w nieakceptacji świata i samego siebie w tym świe-
cie, a także gorączkowym poszukiwaniu jakiegoś rozwiązania. Co więcej, może 
temu towarzyszyć uczucie paniki równie gwałtowne, co próby odnalezienia wła-
ściwej drogi ku sobie w momencie kryzysu tożsamościowego. Istnieje ogromna 
i do pewnego stopnia uzasadniona pokusa, aby w takim radykalizmie wypełnio-
nym żalem upatrywać głównej przyczyny reaktywnego mechanizmu resentymen-
tu. Z pewnością może być radykalizm przejawem takiego „duchowego zatrucia”, 
mechanizmem obronnym wypełnionym słabością, gniewem, egotyzmem i skłon-
nością do tyranii, podszytym zawiścią lub zazdrością. Psychologiczna analiza 
afektów społecznych niejednokrotnie wykorzystywana była w  interpretacji ru-
chów społecznych (por. B o l l i n g e r  1981). Pytano, do jakiego stopnia radyka-
lizm jest np. podsycany przez frustrację seksualną lub zdeseksualizowane libido? 
Czy to radykalne przeciążenie jest wyrazem ukrytych paninstynktów erotycznych 
lub popędu śmierci, które zdominowały odruchy samozachowawcze? Czy odpo-
wiedzi na pytanie o naturę radykalizmu należy upatrywać w kompozycji kom-
pleksów, narcyzmu, lęku lub skłonności do masochizmu? Czy zatem skłonność 
do radykalizmu w  każdym przypadku jest jedynie formacją reaktywną i  subli-
macją przymusu powtarzania, jakąś formą nerwicy, której istota tkwi przecież 
w nieakceptacji świata? W podobnej tonacji można określić radykalizm jako świa-
topogląd, który opierałby się, wedle sformułowania K. Jaspersa, na „antynomicz-
nym obrazie świata” (J a s p e r s  1919). Taki radykalny światoobraz (weltbild) 
i wartościowanie wyrażają „zobiektywizowaną klatkę” (Gehäuse) – holistyczną 
i zuniwersalizowaną wizję otoczonego granicami (Grenze) świata. Wszystko, co 



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 33

wyłania się spoza tego wyznaczonego granicami obrazu, jawi się jako groźne. 
W predylekcji do radykalizmu Jaspers upatrywałby „nieautentyczności” zawie-
rającej różne strategie obronne, mechanizmy wyparcia i skłonności do matactwa, 
w których człowiek odnajduje bezpieczeństwo i broni się przed zatrutymi wpły-
wami. 

Radykalizm jako swego rodzaju parcie ku dopełnieniu, może być nie tylko 
siłą dośrodkową, ale również – czego nie chce dostrzec Plessner – twórczą siłą 
odśrodkową, która świadomie rozbija ustanowiony obraz świata i przesuwa jego 
granice. Według K.  Jaspersa dokonuje się to w  tzw.  „sytuacjach granicznych”, 
kiedy światopogląd chwilowo ustępuje postawie tzw.  demonizmu, tj.  podwyż-
szonej świadomości antynomicznego lub ambiwalentnego charakteru egzystencji 
przy jednoczesnym autentycznym jej przeżywaniu. W naszej interpretacji powie-
my, że radykalizm również może przeć ku takiemu demonizmowi, a tym samym 
do przesilenia ujawniającego fałszywość przyjętych narracji i przynajmniej chwi-
lowego ujawnienia nowych podstaw. Jako taki radykalizm stanowiłby ważną siłę 
społecznej rekonstrukcji. Utopijna perspektywa „nieskończoności”, o której pisze 
H. Plessner, wyłaniałaby się w zderzeniu z rzeczywistością, a więc nabierałaby 
cech ideologii w rozumieniu Mannheima, tj. uczestniczyła w „budowaniu bytu”, 
a nie tylko ją rozsadzała i kwestionowała w imię bliżej nieokreślonej transcenden-
cji (M a n n h e i m  1992: 159). Wydaje się również rzeczą całkowicie oczywistą, 
że takie nasycenie różnych afektów musi sprawiać wrażenie, a nawet jest prze-
jawem, tego, co potocznie określa się jako „nadwrażliwość” lub „niestabilność” 
radykałów, zaś W. T. Root określa jako low emotional breaking point, tj. niską 
odporność emocjonalną (R o o t  1924: 343). Mówiąc najprościej, istnieje bardzo 
wiele rzeczy, które poruszają radykała. Ponieważ jednak nie panuje nad nimi, żyje 
w poczuciu zagrożenia. 

Po trzecie, w plessnerowskiej krytyce radykalizmu wspólnotowego odnaleźć 
można pewne elementy refleksji socjologicznej i  socjobiologicznej. Myśliciel 
podkreśla, że radykalizm jest cechą ludzi słabych (klas niższych i pracujących), 
„wykluczonych, rozczarowanych i oczekujących” (P l e s s n e r  2008: 28). Dodaj-
my, że nie chodzi tu jednak wyłącznie o psychologiczną dysfunkcję (por. K r o -
u t, S t a g n e r  1939: 32). Radykalizm jest przypuszczalnie cechą ludzi nie tylko 
niezadowolonych ze swojego miejsca na świecie, ale znajdujących się w przej-
ściu i wyczekujących; ludzi z różnych powodów znajdujących się w zawieszeniu. 
Dlatego np. skłonność do radykalizmu – dodaje Plessner – jest biologicznie cechą 
ludzi młodych, zwłaszcza młodzieży postępowej, czującej kajdany, w wiecznym 
konflikcie generacyjnym; pełnej niezachwianego zaufania i potrzeby miłości; bez 
zrozumienia dla chłodu, wyrachowania, sceptycyzmu, patosu i rzekomego postę-
pu. Tylko młodzież – jak twierdzi nie bez podziwu Plessner – zdolna jest dokonać 
rzeczy niemożliwej, tj.  syntezy F. Nietzschego i K. Marksa: heroicznej afirma-
cji wspólnoty. Radykalizm młodzieży to synteza ducha antydemokratycznego, 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski34

poczucia ekskluzywności, gotowości do poświęcenia, a z drugiej strony wrogości 
wobec cywilizacji i miłości do ubogich. Jednocześnie nie dopuszcza ani wybu-
jałego indywidualizmu, ani materializmu i dogmatyzacji procesu gospodarczego 
(P l e s s n e r  2008: 38). Plessner twierdzi przy tym, że jest to inna niż dotychczas 
i nowa młodzież: umiarkowana oraz ze wszech miar poważna; to już nie cygane-
ria lub podchmieleni młodocianie ‒ komentuje. 

To strukturalne usytuowanie radykalizmu znajdzie potwierdzenie w  całej 
XX-wiecznej refleksji na temat ruchów społecznych, gdzie rzeczywiście upatry-
wano radykalizmu zwykle wśród robotników, studentów i inteligencji. Czy wy-
nika to faktu, że radykalizm (a tym samym potrzeba wspólnoty) jest szczególną 
cechą właśnie tych grup, czy też – jak sądzimy – jest w każdej z nich jedynie po-
datność na pewien tylko pierwiastek radykalizmu (np. resentymentu wśród robot-
ników, nonkonformizmu wśród studentów, czy też skłonność do ideologii wśród 
inteligencji); radykalizmu, który jako taki jest skomplikowanym i  złożonym 
związkiem różnych cech. Mamy również obawy, że strukturalne osadzanie rady-
kalizmu prowadzić może do powierzchownych uogólnień i utrudnić dostrzeżenie 
prawdziwych społecznych enklaw radykalizmu. Jest pewna różnica w sformuło-
waniu: „młodzież studencka jest radykalna” i „młodzież studencka jest podatna 
na radykalizm”. 

Z całą pewnością radykalizm jest nie tylko naturalną i duchową, ale też spo-
łeczną dyspozycją, tj. podatnością na pewien rodzaj argumentów, wrażeń i dzia-
łań ujawniających się w  określonym momencie historycznym, specyficznym 
społeczeństwie i  polu szczegółowych uwarunkowań społecznych, takich jak 
klasa lub grupa społeczna (B i t t n e r  1963). Radykalizm posiada swój habitus, 
ponieważ zawsze tworzy się w polu określonej struktury społecznej. Plessner 
przekonuje, że  radykalizm jest cechą specyficzną narodów. Zależy od tempe-
ramentu i  sposobu myślenia. Ponieważ np.  Rosjanie są bardziej pasywni niż 
Niemcy, ich radykalizm nie jest źródłem takich cierpień i  rozterek wynikają-
cych z potrzeby działania i wierności sumieniu, łączenia polityki i moralności. 
Podobny wpływ na radykalizm mają religie, z  których każda w  inny sposób 
godzi sumienie z praktyką (tj.  radzi sobie z dualizmem). Katolicy robią to za 
pomocą hierarchicznej koncepcji budowy wszechświata (św. Tomasz); kalwini 
z wykorzystaniem idei łaski (Kalwin). W przypadku naznaczonego dualizmem 
luteranizmu to pogodzenie następuje ogromnym kosztem w człowieku. Żyje on 
bowiem w rozdarciu między wymogami sumienia i roszczeniami rzeczywisto-
ści (zgodnie z moralnością urzędniczą). 

Czy mnogość motywów i afektów radykalizmu nie przemawia paradoksalnie 
za tym, aby upatrywać go w bardzo nielicznych grupach? Tylko bowiem w małej 
grupie może jednocześnie ujawnić się duża liczba wyróżniających zmiennych. 
Aura radykalizmu może różnić się w  zależności od kultury, tak jak różnią się 
wspólnoty; radykalizm może udzielać się z  większym lub mniejszym prawdo-



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 35

podobieństwem różnym grupom społecznym, ale jako taki ogrania on jedynie 
małe grupy. Radykalizm zawsze pozostanie zjawiskiem mniejszości społecznych. 
Warto dodać tu jeszcze jeden, ważny z socjologicznego punktu widzenia, para-
metr przeoczony przez Plessnera w  jego rozważaniach na temat radykalizmu, 
a mianowicie zmienną czasu. Plessner umiejscawia radykalizm w sercu myślenia 
wspólnotowego jako wiecznie trwającą przeciwwagę i memento dla swojego wy-
obrażenia higieny sfery publicznej. Tymczasem radykalizm jest czymś dużo bar-
dziej ulotnym, budzi się w poszukiwaniu i ma swoje fazy. Dotyczy to zwłaszcza 
ruchów społecznych. 

Czwarty element, który jest źródłem radykalizacji wspólnotowej to cywi-
lizacja, a właściwie przemiany cywilizacyjne. Plessner pisze, że: „niewielu jest 
takich, którzy świadomie akceptują porządek społeczny, pomimo całej cywili-
zacyjnej nędzy masowych systemów […]”, i dalej ‒ niewielu jest „heroicznych 
optymistów epoki maszyn” (P l e s s n e r  2008: 41). Plessner tworzy, kiedy słowo 
„cywilizacja” często było synonimem dekadencji. Sam Plessner nie jest w stosun-
ku do cywilizacji naukowo-technicznej bezkrytyczny, przede wszystkim jednak 
nie zgadza się z  formami jej krytyki. Cywilizacja rzeczywiście niesie materia-
lizm i mechanicyzację, a tym samym groźbę lekceważenia kultury i tych pozornie 
zbytecznych rzeczy, jak choćby takt, jednak nie można jej negować uciekając 
się do radykalizmu wspólnotowego i  kwestionując etos społeczeństwa, w  imię 
jakiejś domniemanej głębi i odpowiedzialności. Sama technika może być źródłem 
nowych możliwości, a nawet przygody; cywilizacja jest ostatecznie produktem 
duszy dążącej do wyrazu, duszy człowieka, który jest homo faber (P l e s s n e r 
2008: 112). Cywilizacja nie służy zaspokajaniu wąsko rozumianych potrzeb fi-
zycznych i  instrumentalnych celów. Wręcz odwrotnie, człowiek wyraża w niej 
nadmiar swoich fizycznych sił, zdradza „popęd gry”, a w istocie arcyludzką po-
trzebę samoodrealnienia w nosiciela znaczeń i ról (P l e s s n e r  2008: 117). Dla-
tego romantyczne odrzucenie cywilizacji jako zwykłej „formy” jest działaniem 
na niekorzyść człowieka. Radykalizm jest w tym sensie odpowiedzią na procesy 
modernizacyjne i jako taki staje się również zjawiskiem nowoczesnym. Dyskusja 
ta dotyczy nie tylko porządku nowoczesności, ale właśnie radykalizmu oraz jego 
ekspresji i granic w przestrzeni wolności. W tym sensie problem radykalizacji no-
woczesności staje się raczej problemem nowoczesnego „radykalizmu” jako zja-
wiska duchowego, społecznego i politycznego „rzuconego” w nowe okoliczności. 

6. Podsumowanie 

Krytyczna refleksja nad rozważaniami Plessnera prowadzi nas do nastę-
pujących i wymagających dalszej weryfikacji hipotez związanych z naturą, fe-
nomenologią lub po prostu socjologią radykalizmu: 1)  radykalizm może być 



Mikołaj Rakusa-Suszczewski36

przedmiotem opisu i oceny tylko w kontekście określonych wyobrażeń doty-
czących podmiotowości i sfery publicznej; wynika z tego również konieczność 
podejścia interdyscyplinarnego; 2) radykalizm charakteryzuje jednoczesne po-
czucie deficytu (tj. niewystarczalności) i rozbudzonych nadziei; 3) radykalizm 
zawsze wyraża bunt wobec konwencji i  utartych wyobrażeń, a  także skłon-
ność do ryzyka; 4) radykalizm to raczej wzniosła predylekcja do poszukiwania 
i co się z tym wiąże postawa dużo bardziej otwarta niż to się zwykle zakłada; 
5) radykalizm dotyczy przede wszystkim małych grup społecznych – enklaw; 
6) radykalizm dotyczy grup społecznych znajdujących się w przejściu i wycze-
kujących; jest doświadczeniem granicznym ‒ liminalnym; 7)  radykalizm do-
puszcza „obcość” i w tym sensie zasadniczo różni się od postawy ekstremizmu 
lub fundamentalizmu. 

Bibliografia 

B a u m a n  Z. (2000), Ponowoczesność jako źródło cierpień, Sic!, Warszawa. 
B i t t n e r  E. (1963), Radicalism and the organization of radical movement, „American Sociologi-

cal Review”, Vol. XXVIII, s. 928‒940. 
B o l l i n g e r  L. (1981), Die Entwicklung zu terroristischem Handeln als psychosozialer Prozess: 

Begegnungen mit Beteiligten, [w:] H. J a g e r, G. S c h m i d t c h e n, L. S u l l w o o d (Hrsg.), 
Analysen zum Terrorismus, Vol. 2: Lebenslauf-Analysen, Westdeutscher Verlag, Opladen. 

H o ł ó w k a  T. (1986), Myślenie potoczne, PIW, Warszawa. 
J a s p e r s  K. (1919), Psychologie der Weltanschauunge, J. Springer, Berlin. 
K e u c h e y a n  R. (2010), Qu’est-ce qu’une pensée radical? Aspects du radicalism épistémique, 

„Journal du MAUSS”, http://www.journaldumauss.net/spip.php?article670, 16.01.2014. 
K r o u t  M. H., S t a g n e r  R (1939), Personality Development in Radicals: A Comparative Study, 

„Sociometry”, January, Vol. 2, No. 1, s. 31‒46. 
M a n n h e i m  K. (1992), Ideologia i utopia, Wydawnictwo Test, Lublin. 
P l e s s n e r  H. (1928), Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophi-

sche Anthropologie, W. de Gruyter, Berlin‒Leipzig. 
P l e s s n e r  H. (1941), Lachen und Weinen. Eine Untersuchung nach den Grenzen menschlichen 

Verhaltens, Van Loghum Slaterus, Arnhem. 
P l e s s n e r  H. (1994), Władza a natura ludzka; esej o antropologii światopoglądu historycznego, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
P l e s s n e r  H. (2008), Granice wspólnoty. Krytyka radykalizmu społecznego, Oficyna Naukowa, 

Warszawa. 
R o o t  W. T. (1924), The Psychology of Radicalism, „Journal of Abnormal Psychology and Social 

Psychology”, Vol. XIX, s. 343, s. 341‒356.
S c h m i t t  C. (1927), Der Begriff des Politischen, „Archiv für Sozialwissenschaften und Sozialpo-

litik”, No. 58, s. 1‒33.
S c h ü t z  A. (1944), The Stranger; and essay in social psychology, „American Journal of Sociolo-

gy”, Vol. 49, Issue 6, s. 499‒507.
T a r r o w  S. (1989), Democracy and disorder, Oxford University Press, Oxford. 
W o l f e  A.  B.  (1921), The  Motivation of  Radicalism, „Psychological Review”, Vol. XXVIII, 

s. 280‒300. 



Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Helmutha Plessnera 37

Mikołaj Rakusa-Suszczewski 

RADICALISM, SELF, AND THE PUBLIC SPHERE  
IN THE THEORY OF HELMUTH PLESSNER 

Summary. In the following article we argue: firstly, that it’s necessary to take into account 
in social movement studies, the anthropological ideas of the “Self”, as well as the political views 
of public sphere’s eidos. We do this in reference to German philosopher Helmuth Plessner ‒ a think-
er that is relatively little known for social movement theorists. Secondly, we analyze ‒ following 
Plessner ‒ the concept of social radicalism and the idea of radicalism as such. We are looking for its 
meanings and values that have been lost in the common and trivialized discourse, or were attributed 
to it in an exaggerated way. We don’t agree with the false use of the term “radical” in relation to 
the ordinary forms of vandalism, stupidity and xenophobia. Thirdly, we try to formulate the princi-
pals of the “sociology of radicalism” which for sure require further examination. In opposition to 
the wide-spread beliefs, we consider radicalism as substantially an open stance, fulfilled with a sense 
of lack, unsatisfaction, regret and hope. We see in a fair radicalism an attitude that accepts strange-
ness and as such it’s fundamentally different from extremism or fundamentalism. Finally, we see in 
it a phenomena singular for small groups, which remain in transition, and standby on borders. 

Keywords: radicalism, self, public sphere, Helmuth Plessner, social movements. 





A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 39 ]

Natalia Wielecka* 

CONSENSUS SOCIAL MOVEMENTS  
AND THEIR SIGNIFICANCE IN A GLOBALIZING WORLD  

– THE EXAMPLE OF THE FOCOLARE MOVEMENT 

Abstract. The  importance of  consensus social movements consists in the  creation of  new 
cultural orientations based on the principles of humanism and universal values, and the way they 
catalyse the process of a new state of ‘social aggregation’ and strive to gain control over historicity 
by actively taking part in structuring the global world. They mark a path of constructive social in-
volvement, both on an individual and communal plane. The essential activity of consensus social 
movements is promoting a new culture ‒ i.e. lifestyles which constitute an alternative to those in 
the  mainstream ‒ as well as concrete action for social change. Such movements consist mainly 
consists of “work at the base”, i.e. activity at the most fundamental human level. One of the specific 
characteristics of consensus movements, which sets them apart from different movements, is the fact 
that social mobilization in this case is not based on conflict; it is geared toward constructive action. 
The Focolare Movement has existed since the 1940s. It is present in 182 countries and has over 
2 million members and adherents, mainly Catholics, but also about 50 thousand members of other 
denominations and about 30 thousand followers of other religions as well as about 70  thousand 
non-believers. They get together, despite their differences, and engage in solving social problems on 
every level – global, international, local and interpersonal. 

Keywords: Consensus social movement, communal subjectivity, cultural orientation, social-
ization. 

We are living in a time of social movements. Intensified social activity out-
side of politics is fast becoming a characteristic trait of contemporary societies, 
regardless of their geographic location or level of development. 

What, then, are contemporary social movements? Sociological writings are 
rife with definitions (which in itself bears witness to the complexity of this phe-
nomenon). They can be “collective efforts made in order to transform norms and 
values”, “collective undertakings aimed at changing the social order”; “organised 
attempts made by groups of people to effect social change”; “collective efforts 
aimed at controlling a change or altering its direction”; “collective endeavours 

*  M.Sc., Association for Culture and Education, ul. Okopowa 55 A, 01-043 Warszawa; 
natalia_wielecka@yahoo.com.



Natalia Wielecka40

undertaken in order to establish a new order of life” (S z t o m p k a  2005: 226); 
“dynamic collective activities promoting changes or opposition against transforma-
tions which society is undergoing – in groups, systems of values” (S z y m c z y k, 
ed. 2010: 33). A common denominator for these definitions is the great potential 
inherent in social movements, which manifests itself (to a greater or lesser extent) 
in action. This represents a potential for change, and it can manifest itself both in 
constructive and destructive activities. 

Social movements are very diverse in their aims and the directions of the de
sired changes, as well as in the arsenal of means they utilise. As a rule, they are 
characterised by a  bottom-up collective activity for a  collective benefit. They 
manifest themselves in involvement – sometimes more active, sometimes less so 
– in public life outside of the system of official institutions. Social movements 
influence both massive social structures and the  consciousness of  individuals, 
while their organizational structure is chiefly communication-based. We are wit-
nessing a transformation of politics – from institutional politics to “life politics” 
(cf. G i d d e n s  2006: 21). A peculiar feature of many contemporary social move-
ments is that in a world where social bonds and structures are fast dissolving, 
new types of  social bonds are being created, which play a  role in the  creation 
of new principles of social structuration – ones that are more flexible, more open 
to the changing reality, and offer more opportunities for individual and collective 
subjectivity. The metamorphosis of social movements in the past few decades has 
been from “socio-political” towards “socio-cultural” movements (To u r a i n e 
1995: 224). The area where these movements are born and are active has been 
increasingly that of culture, as broadly understood.

The organizational structure of  contemporary social movements consists 
of a network of small groups and loosely confederated individuals who subscribe 
to similar values and who act and react together. These subjects systematically 
work every day. The social movement as such, however, manifests itself during 
extraordinary actions, spectacular undertakings (S z y m c z y k, ed. 2010: 44). 
This trait of social movements can be compared to an “iceberg”, whose visible 
part are the “activities” of the movement, while the much greater, invisible part, is 
the potential, or “readiness to act”. 

The rapid development of new technologies causes the organizational struc-
ture of  contemporary social movements to increasingly morph into a  network, 
which in turn allows the movements to quickly spread on the global scale. Today’s 
attempts to define social movements stress the rationalism behind group mobilisa-
tion – the social movement is a conscious collective actor, which makes rational 
choices, following instructions from the shared collective identity (D e l l a  P o r -
t a, D i a n i  2009: 23‒24). 

The chief factor in collective mobilisation, as well as the source of meaning 
and experience, is value-based cultural identity. In the words of Manuel Castells, 
the  identity of  social actors “is a process of constructing meaning on the basis 



Consensus Social Movements and Their Significance in a Globalizing World… 41

of a certain cultural attributes or a linked set of cultural attributes which are given 
precedence before other sources of meaning” (C a s t e l l s  2008: 22). 

Identity, and especially collective identity based on a shared system of val-
ues, are key concepts for understanding the phenomenon of contemporary social 
movements. The movement’s identity is primary with respect to its social activity. 
The process of forming the collective identity of a movement is two-dimensional 
– on the one hand, the movement’s identity consists of the multitude of identities 
of its members, but on the other, the fact of participation in the movement brings 
about changes in the identities of individuals. The collective identity of a social 
movement is more than the sum of the identities of its members, it is a subjective 
identity. The  logic of  social activity of  contemporary movements is construed 
around a shared system of values, a certain view of humanity and the world, as 
well as a belief in the viability of change. Therefore we can identify two elements 
vital in studying the phenomenon of social movements:

1) the movement’s identity – that is, a system of meanings and values, as well 
as the model of culture the movement adheres to (which is often alternative with 
regard to the official one); 

2) communication and relations with its surroundings (testimony of  life-
style, communication of  collective identity), what we  call the  social activity 
of the movement. 

One form of  mass organization for societies, apart from various conflict 
movements (resistance movements, reactive movements), are consensual col-
lective activities around which consensus social movements are born (D e l l a 
P o r t a, D i a n i  2009: 26). Such movements are a peculiar and significant form 
of bottom-up collective activity, since – as opposed to conflict social movements 
–  they are aimed at constructive activities. A  characteristic trait of  consensus 
movements is that social mobilization is not, in this case, based on any conflict. 
Consensus social movements are first and foremost cultural projects (To u r a i n e 
2006: 783). They are “quiet” movements, which do not particularly stand out 
on the  socio-political scene, because they are chiefly active in the  area of  cul-
ture as broadly understood, and their activities are for the most part “grassroots 
work” (socialization). The goal of their activity is transformation of “metasocial 
guarantees of social order” (To u r a i n e  1995: 223), that is, of the foundations 
(basis) of  the structurization of  said order. The  fundamental “visible” activity 
of such movements is thus promoting new cultural patterns as well as lifestyles 
that are alternative with respect to the mainstream. This is tied to concrete activi-
ties towards effecting social changes. Social movements of this type, which strive 
to “transform interpersonal relations on their most fundamental level”, are also 
called “proactive movements” (C a s t e l l s  2008: 17). 

It is worth stressing the historic longevity of consensus social movements. These 
movements are characterised by a life cycle unlike that of most social movements 



Natalia Wielecka42

(S z y m c z y k, ed. 2010: 34): the  phases of  creation and development are fol-
lowed by a phase of active persistence, that is, keeping a certain level of mobili-
zation and reacting when certain conditions are met. Fields of activity are much 
broader for such movements than for resistance movements, and include all areas 
of social life – from the level of individual identities to global macrostructures. 

Consensus social movements are a broad and diverse category. Among them 
are various religious, charity, and solidarity movements as well as certain types 
of human rights or environmental movements. The fact that they are characteris-
tically “left ajar” institutionally makes it that much more difficult to define them 
precisely and comprehensively. Indeed, it is impossible to even list all currently 
active social movements of  this type. This category is rather an analytical one, 
presenting a  certain model of  subjective collective social activity. Such move-
ments spread intensively and are more long-lasting than others. One may ask why 
this is so. It seems that the secret of their success lies in their being a construc-
tive alternative to the structural breakdowns in today’s societies. Consensus social 
movements serve an important social function – they answer vital needs of con-
temporary individuals, who seek to make sense of the world, seek meaning in their 
own lives, and crave security. These are thing which are no longer passed from 
generation to generation, owing to globalisation processes which uproot us cultur-
ally. This is of particular importance in today’s world of weakening institutions, 
where, as Zygmunt Bauman put it, people are unable to anchor their identities. 
These movements then create positive models for reconciling what is “modern” 
with what is “traditional”, “open” with “closed”, “eclectic” with “fundamental” 
– both on the individual scale and community-wide. 

The Focolare movement can serve as a  specific example of  the phenome-
non of consensus social movements (focolare literally means “hearth” in Italian). 
As of today, the movement is present in 182 countries, has more than 2 million 
members and sympathisers, who are chiefly Roman Catholics, but also about 
50 thousand members of other denominations, ca. 30 thousand members of oth-
er religions, and some 70 thousand atheists, who work together to solve social 
problems and build “a better world”. The Focolare movement is a secular reli-
gious movement. At the same time, it is a dynamic, network social movement on 
a global scale. It dates back to 1940s Italy and revolves around higher, transcen-
dental values. These are assumed to be Christian values, but a key characteristic 
of Focolare is its exceptional openness to all human beings (in accordance with 
Christian tenets). The shared value system, with special stress placed on universal 
humanitarian values, is the motivating factor for all activities. The movement is 
active in all spheres of human life and activity, both private and public. 

The value system of the Focolare movement stems from the charisma passed 
down from its founder, Chiara Lubich. The central, most socially significant and 
motivating values include “love”, “brotherhood” and “unity”. Love is the most 
fundamental, the innermost of these (for God is Love). This is what inspires mem-



Consensus Social Movements and Their Significance in a Globalizing World… 43

bers to do everything they do as Focolare. This principle is laid down in the Gen-
eral Statutes of  the movement: “the goal of Focolare’s activities is perfect love 
which is realized in universal unity and brotherhood” (Statuti Generali Opera di 
Maria: arts. 5 and 6). To elaborate on what kind of love is meant here, let me quote 
the founder of the movement: the aim is 

to love with a special love. Not only with one directed at one’s own family or friends, but one 
that reaches out towards everyone alike, the nice and the not-very-nice, the rich and the poor, 
the great and the small, compatriots and foreigners, friends and foes. To love everyone. To 
love first, taking the initiative, not expecting to be loved back. To love first, even if others do 
not love you, even if others hate you. If we all act this way, universal brotherhood will spread. 
To love not only with words, but concretely and actively (L u b i c h  2007: 488, 491). 

Love is something active, very active. It tells you to live not for yourself anymore, but for 
others. And this is something that requires dedication, effort. It requires from everyone that 
they transform from cowardly, egotist individuals, focused on their own business, on their 
own things – into little heroes of every day, who serve their brothers day in, day out (L u -
b i c h  2007: 486). 

Brotherhood (and we need to stress that what is meant here is universal broth-
erhood) is another key point and ultimate goal of the movement’s activities. It is 
a value linked with interpersonal relationships. As an internalised value it induces 
the attitude “every human being is my brother”, “we are all one family”.

Unity is a value that involves all spheres of a person’s life, as well as those 
of  their surroundings. It is this fundamental value that gives the movement its 
global dimension. Focus on building unity leads to caring for harmony and peace. 
The entire activity of Focolare is therefore aimed at building unity in all areas 
of human life and activity – from the harmony of spiritual life, through brother-
hood and peaceful coexistence with others, to caring for the environment. Led by 
the principle of love, people involved in the movement attempt to reach unity in 
their personal and communal lives, promoting the system of values they subscribe 
to and the culture that stems from it wherever they find themselves. The Focolare 
movement is a broad influence movement, whose activities span multiple dimen-
sions –  from changing individual mindsets and identities, through to structural 
changes in small groups, local communities, and to the macro level – in global 
projects and systems. 

The main activity of  the Focolare movement is passing on the  “ideal” 
(love-brotherhood-unity) to all social groups and all corners of  the world, “to 
bring order to souls and societies again” (L u b i c h  2007: 248). Great heed is paid 
here to socializing activities of the movement’s participants, hence its meetings, 
congresses, and formation schools are very professional and well-prepared. They 
serve as much to pass information as to create communal bonds among partici-
pants. The formation process in Focolare is flexible and adaptable for particular 
types of  societies. The  movement’s ideas reach diverse groups through people 



Natalia Wielecka44

socialized in Focolare. Wherever they live, work, travel or seek entertainment, 
the movement’s participants find opportunities for “silent work”, for “being love”. 

Owing to the  fact that the  ‘activists’ of  Focolare are chiefly lay persons, 
the movement’s spirituality reaches ever wider, and its structures lead to transfor-
mations on the mass scale. Thousands of people, often quite unnoticed, attempt to 
make their ideals real in their everyday lives. In the words of Vera Araújo, a soci-
ologist linked with the movement, 

we, modern, effective people, want to touch, to see, to calculate the results, palpable consequ-
ences for our social life. We crave statistics and evidence. But love makes no noise, it works 
in the depths: in the souls, the minds, the hearts, building bonds: so it works inside institutions 
and structures, it works for the benefit of  international life, it works hidden, like leavening 
in a dough. In Focolare love is present through lay people living in the world in their apart-
ments, tenement buildings, blocks of flats, people who walk the city streets and work in offices, 
schools, factories, banks, in the field, everywhere. This is a revolution (A r a ú j o  2009: 44). 

A characteristic trait of the movement is its dialogism. Focolare leads a “di-
alogue of life”, whose effect is the capability to reconcile diversities in a divided 
world. Socialization in Focolare fosters the development in its members of an 
attitude of sensitivity to social problems and readiness to positively react to them. 
This is especially true today, in times when societies are transforming towards 
multiculturalism and greater religious diversity, in times of escalating xenopho-
bia and religious intolerance. The movement is also involved in dialogue with 
other religions “so that religious pluralism does not lead to division and wars, but 
contributes to renewal in brotherhood of the unity of the family of all humans” 
(www.focolare.org). Inter-religious dialogue, which the  movement is actively 
involved in, creates favourable conditions for diverse religious circles to get to 
know one another better and to undertake activities together, which in turn leads 
to greater understanding and more peace in the world. 

This may be due to the fact that the Focolare movement stresses in its dia-
logue what is shared, universal – like the golden rule “do unto others as you would 
have them do unto you” – and makes it the fundament of relations between diverse 
people, cultures, nations and religions. According to the Focolare ideal it is not 
enough to engage in dialogue in a limited sliver of reality, what is required is a life 
of dialogue. Of great value in the dialogue is the relationship between the content 
and the form of what one passes on – “without imposing yourself, without the will 
to conquer, without the will to convert” (L u b i c h 1997: 8). In the Focolare move-
ment dialogue is a certain lifestyle which contains an active potential for unity. 
The  Focolare dialogue, even though it is realized in a  particular life dialogue, 
always relates to transcendence through the medium of love. 

The organizational structure of  the Focolare movement is rather complex. 
This is largely due to the global and open nature of the movement. There are also 
internal reasons – in the case of Focolare, structure is secondary with respect to 
activity rooted in its system of values. The structure, “softly” crystallised in any 



Consensus Social Movements and Their Significance in a Globalizing World… 45

case, is created in order to pass on the doctrine as globally as possible, to facil-
itate information transfer, and coordinate activities. Focolare is a  typical social 
movement of the new type, with a multidimensional, network structure consisting 
of the “centre”, “branches” as well as “networks of groups” and “networks of in-
dividuals”. 

What is worth noting is the double structure of this movement. On the one 
hand it appears as a  well-managed organization that guarantees a  high level 
of co-operation with other subjects of social life and continued formation of par-
ticipants, and which facilitates an organizational, moral, program and spiritual 
unity of millions of people worldwide. At the same time the movement is char-
acterised by great variety and diversity in terms of its forms and areas of activity, 
and above all – of its structures – which are open, decentralised and to a greater 
or lesser extent fluid, scattered in various environments. This creates space for 
individual and wholly subjective activities by individuals and group subjects on 
the level of small groups, local communities, etc. This duality serves on the one 
hand to make the movement’s activities more effective, and on the other, enables 
the structurization of both the individual identities of its participants and of the 
collective identity of the entire movement in all of its forms and agendas. 

An important aspect of the Focolare movement is that its reality as a whole is 
made up of a network of particular movements active in different areas of social 
life – the family movement, the youth movement, the children and teens move-
ment, the  charity movement, etc. All activities of  the networks of  movements 
working within the frame of Focolare agree with the general strategy of the move-
ment and involve the promotion, in their respective environments, of new cultural 
patterns in a way that is suitable for each environment, according to its specific 
nature and needs. They create a significant social and cultural capital, peculiar to 
each environment. 

In addition to the  above-mentioned “grassroots work”, and in accordance 
with the principle “love must be implemented”, the movement also animates con-
crete activities to incite changes in social reality. Various actions and projects are 
undertaken at all levels of social life. Examples of this “concrete” involvement in 
solving social problems may be the global project “Action for a United World” 
(www.amu-it.eu) or the youth project for local communities, “ColoriAmoLaCit-
tà” (http://teens4unity.net/home_inaction.html). 

Focolare is constructively involved in counteracting the  negative effects 
of globalization. This is done chiefly through activities aimed at lessening the so-
cial distance between groups and societies. The  movement also participates 
in activities that foster the  development and integration of  local communities. 
This may be illustrated by the project “Economy of Communion” (edc-online.
org), initiated in the early 1990s and actively promoted by Focolare worldwide. 
It clearly shows a  systemic approach to thinking about social problems. Econ-
omy of  Communion companies function in accordance with market economy: 
they are rationally managed, they are competitive and make a profit. At the same 



Natalia Wielecka46

time, however, they differ from others because of a certain philosophy of eco-
nomics that lies at the foundation of their functioning. This philosophy has led to 
a new economic system which is also effective in standard economic conditions. 
The idea of communion in economy dictates that company profits be divided into 
three equal parts and used to finance three areas. One part pays for further devel-
opment of the company, another – the development of formation structures, and 
the remainder finances aid for the poor, to provide them with means of survival 
until they find employment (L u b i c h  2007: 398‒399). These fundamental as-
sumptions are the foundations of a “new economy” (as opposed to the principles 
of ‘new economy’ as traditionally understood), which is based on a certain view 
of man and the world. As of today, more than 700 companies around the world 
operate according to principles of Economy of Communion. This project shows 
that an economy based on different, more humane, principles is possible and does 
not automatically lead to lessening the competitiveness of a company. 

Another interesting social phenomenon are the  so-called Mariapoli towns 
– laboratories of social life organised in accordance with the model of values and 
culture promoted by the Focolare movement. The first of  these was created in 
1964 in Italy and is still developing actively, another 34 can be found on five 
continents. These towns are homes to members of diverse cultures, religions, and 
world views, all living together. “Normal life” goes on in these towns through 
building real unity among these cultures, religions and world views, rather than 
through elimination of differences. The fundament here is not assimilation or ho-
mogenization, but a dialogue based on universal human values. Focolare towns, 
institutions and groups, as well as their activities, are a social and cultural fact. 

Brotherhood and unity, the ideological cornerstones of Focolare, mean that an 
important place in the movement’s structure is reserved for the media. The cen-
tral publisher CittàNuova puts out several dozen books every year, as well as 
magazines for organizations and movements working within the Focolare struc-
ture. Twenty-five publishers can be found outside of Italy, with a combined an-
nual output of  200 titles. The  best-known and most commonly read magazine 
of  the movement, CittàNuova, has 37 national editions in 22 languages, while 
the monthly Words of Life – consisting of an excerpt from the Bible together with 
a commentary – is issued in 2 million copies in 96 languages and dialects. In addi-
tion to the extensive global official site www.focolare.org, edited in 7 languages, 
there are 24 local sites and sites for each of the movement’s branches, Mariapoli 
centres and towns, as well as web pages for various projects. One of  the most 
widespread ways to distribute information about the movement’s life and activity 
among its members are “mailing lists” made by branches and communities on all 
levels. The network of recipients of Focolare messages via all forms of media runs 
to some 14 million people (L u b i c h  2007: 414). 

The fact that the forms and techniques of Focolare’s activities remain very 
up-to-date also plays another role: it connects millions of people scattered all over 



Consensus Social Movements and Their Significance in a Globalizing World… 47

the world, thus opening them to constructively experience globalisation. This in 
turn gives the  movement another function, in that it participates in structuring 
the global world on the basis of, and along the principles of, higher values, in 
a profoundly humanised way. This construction of the seeds of a global commu-
nity is done, in the case of Focolare, with deep respect for what is anthropolog-
ically significant, for what comprises the cultural context for local communities 
(national, regional, religious or cultural ones). This exemplifies what we know 
from sociological literature: the combination of the global and the local dimension 
(“glocal” in Giddens’s terms). 

The Focolare movement’s effectiveness is very thought-provoking in the light 
of its orientation against the leading cultural trends of our age. One is especially 
surprised by the ease with which the movement crosses all borders and reconciles 
diversities in this deeply divided world. One reason for this astounding success 
may be the Focolare’s integral approach to life and to humanity, its action strate-
gy rooted in universal values and its reference to transcendental values. It seems 
that what makes participation in the movement attractive are its universal system 
of values and fitting activity models. This gives participants a relatively high sense 
of security, and participation significantly reduces the deficit of a sense of mean-
ing and significance that is so severe in our times. Focolare’s communal character 
lessens the sense of loneliness and alienation that is so distressing for the contem-
porary human. Focolare seems to provide a solid basis for the construction of both 
individual and collective identities, at the same time including the participant in 
a diverse, dynamic, and changeable network of relations, groups and institutions. 
In the words of Chiara Lubich, the “secret” of Focolare’s popularity 

lies in a new way of life, a new lifestyle accepted by millions of people, which, while basically 
following Christian values – by no means overlooking, rather stressing similar values present 
in other religions and cultures – awakens in the world a need to find and strengthen peace; yes, 
peace and unity. It’s about a new spirituality, one that is contemporary and current, a spiritu-
ality of unity. Not just individuals live by it, but also many people together. For it has a clear 
communal dimension (L u b i c h 1997: 8). 

The Focolare movement promotes a new lifestyle, one which helps people 
reconcile two realities – those of spirituality and of modernity. This is what truly 
attracts people, especially the young. It is a lay movement which makes ample use 
of modern technologies and enters directly into the area of everyday life. 

The movement has been noticed and recognized by numerous institutions, 
including the UN. In 1996, Focolare’s founder was awarded the UNESCO prize 
for “Education to Peace”. The official justification for the award read: 

For the input the movement has had in building peace and unity between individuals, nations, 
generations and social groups, in which everyone participates: children, young people, adults, 
the rich and the poor, atheists and adherents of all religions (Z a n z u c c h i  1997: 6). 



Natalia Wielecka48

Such social movements enable individuals to participate in a community and 
give them an opportunity to publically articulate their opinions and exert influence, 
to be a subject in a world of dissolving social forms. Movements of this type promote 
a value-based process of constructing individual and collective identities and new 
lifestyles, ones that are constructive though adequate for modernity, by developing 
people’s sensitivity and allowing them to react positively to social problems. Their 
significant social role is also that they comprise what might be called a new “social 
state of matter” and moderate the process of creation of new cultural orientations. 

References 

A r a ú j o  V. (2008), Nowi ludzie, “Nowe Miasto”, No. 2‒3, pp. 96‒99. 
A r a ú j o  V. (2009), “Świecki” Bóg, “Nowe Miasto”, No. 3‒4, pp. 44‒45. 
C a s t e l l s  M. (2008), Siła tożsamości, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
D e l l a  P o r t a  D., D i a n i  M. (2009), Ruchy społeczne, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagielloń-

skiego, Kraków. 
G i d d e n s  A. (2001), Nowoczesność i tożsamość, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
G i d d e n s  A. (2006), Socjologia, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
L u b i c h  C. (1997), Zalążki nowego ludu. Fragmenty przemówienia Chiary Lubich wygłoszone-

go po otrzymaniu nagrody UNESCO za “Wychowanie dla pokoju”, “Nowe Miasto”, No. 1, 
pp. 8‒9. 

L u b i c h  C. (2007), Charyzmat jedności, Wydawnictwo M, Kraków. 
Statuti Generali Opera di Maria (1999), CittàNuova, Roma. 
S z t o m p k a  P. (2005), Socjologia zmian społecznych, Wydawnictwo Znak, Kraków. 
S z y m c z y k  J.  (red.) (2010), Wartości. Interesy. Struktury społeczne. Uwarunkowania ludzkiej 

kreatywności i partycypacji w życiu publicznym, NORBERTINUM, Lublin. 
T o u r a i n e  A. (1988), Return of  the Actor: Social Theory in Postindustrial Society, University 

of Minnesota Press, Minneapolis. 
T o u r a i n e  A. (1995), Wprowadzenie do analizy ruchów społecznych, [in:] J. S z c z u p a c z y ń -

s k i  (red.), Władza i  społeczeństwo, Vol.  1, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa, 
pp. 212‒225. 

T o u r a i n e  A.  (2006), Rola podmiotu w  społeczeństwach nowoczesnych, [in:] A.  J a s i ń s k a-
-K a n i a, L.  N i j a k o w s k i, J.  S z a c k i, M.  Z i ó ł k o w s k i  (red.), Współczesne teorie 
socjologiczne, Vol. 2, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa, pp. 769‒788. 

Z a n z u c c h i  M. (1997), Nagroda UNESCO dla Chiary Lubich, “Nowe Miasto”, No. 1, pp. 8‒9. 

Natalia Walicka 

RUCHY SPOŁECZNE KONSENSUSU I ICH ZNACZENIE  
W GLOBALIZUJĄCYM SIĘ ŚWIECIE ‒ PRZYKŁAD RUCHU FOCOLARI 

Streszczenie. Zjawisko ruchów konsensusu zasługuje na uwagę badacza przede wszystkim 
ze względu na masowość i skuteczność szerokiego spektrum działań społecznych; wart zbadania 



Consensus Social Movements and Their Significance in a Globalizing World… 49

jest także fenomen konstruktywnego zaangażowania społecznego w  wymiarze zarówno indywi-
dualnym, jak i wspólnotowym. Ważne znaczenie społeczne tego typu ruchów polega m.in. na tym, 
że współtworzą one jakby nowy „stan skupienia społecznego” oraz katalizują proces tworzenia się 
nowych orientacji kulturowych. Dążą do uzyskania kontroli nad historycznością poprzez czynne 
uczestnictwo w strukturyzowaniu świata globalnego. 

Ruch Focolari istnieje od lat 40. XX w. Jest obecny w 182 krajach, liczy ponad 2 mln członków 
i sympatyków, głównie katolików, ale też ok. 50  tys. przedstawicieli innych wyznań, ok. 30  tys. 
wyznawców innych religii, oraz ok. 70 tys. osób niewierzących, którzy wspólnie angażują się w roz-
wiązywanie problemów społecznych na wszystkich poziomach ‒ globalnym, międzynarodowym, 
lokalnym i interpersonalnym. Strategia działań tego ruchu oparta jest na wartościach uniwersalnych. 

Słowa kluczowe: ruchy społeczne konsensusu, podmiotowość społeczna, orientacja kulturo-
wa, socjalizacja. 





A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 51 ]

Marcin Frybes* 

RUCH WSPARCIA DLA „SOLIDARNOŚCI” I POLSKI  
W LATACH 80. JAKO RUCH SPOŁECZNY 

Abstrakt. Powstaniu w 1980 r. „Solidarności” towarzyszyły wielkie emocje i zainteresowanie 
na całym świecie. Przez piętnaście miesięcy swej legalnej działalności stała się szybko symbolem 
wolności, walki bez użycia przemocy i walki o uznanie i poszanowanie podmiotowości ludzkiej. 
Różne środowiska w świecie zachodnim wiązały z polskim ruchem duże, czasem zupełnie odmienne 
nadzieje. Ogłoszenie stanu wojennego spotkało się z powszechnym potępieniem. W miejsce kilku 
tysięcy internowanych przywódców ruchu „Solidarność” (stanowiących w oczach władz PRL śmier-
telne zagrożenie dla systemu komunistycznego) ujawniło się w różnych krajach świata co najmniej 
tyle samo zdeterminowanych „przyjaciół «Solidarności»” (działaczy związkowych, dziennikarzy, 
intelektualistów, wykładowców, studentów, polskich emigrantów różnych generacji, w tym działaczy 
opozycji demokratycznej i NSZZ „Solidarność”, których stan wojenny zaskoczył za granicą). Podej-
mowane przez nich różnorakie działania składają się na ponadnarodowy ruch wsparcia i solidarności 
z Polską i „Solidarnością”. Co o tym ruchu można powiedzieć analizując go w kategoriach ruchu 
społecznego, w znaczeniu, jakie nadał mu francuski socjolog Alain Touraine? Najważniejszym jego 
wymiarem było oddziaływanie na to, co Touraine nazywa „modelem kulturowym”, co z kolei miało 
swój bezpośredni wpływ na sferę polityki. Ruch wsparcia dla „Solidarności” przyczynił się walnie do 
ostatecznej delegitymizacji komunistycznego projektu, do stworzenia nowego języka pozwalającego 
opisywać sytuacje społeczne w krajach bloku sowieckiego oraz do uwiarygodnienia polskich (i nie 
tylko polskich) środowisk opozycyjnych jako możliwej, demokratycznej alternatywy dla sprawują-
cych władzę członków aparatu komunistycznego państwa. Wywołał więc konkretne skutki nie tylko 
w sferze kulturowej, ale także politycznej, a nawet – po części – geopolitycznej. 

Słowa kluczowe: Polska, „Solidarność”, Zachód, komunizm, związki zawodowe, ruch spo-
łeczny, Touraine, Francja, USA. 

1. Wstęp 

Na całym świecie powstaniu „Solidarności” towarzyszyły emocje i  zain-
teresowanie. Na Zachodzie polski ruch związkowy i  wolnościowy wywołał 
u niektórych (w szczególności u polityków) nieskrywane obawy i lęki. Rozwój 

*  Mgr, CADIS-EHESS (Centre d’Analyse et d’Intervention Sociologiques, Ecole des Hautes 
Etudes en Sciences Sociales) Paris, 190-198 Av. de France, 75244 Paris; Collegium Civitas w War-
szawie, Plac Defilad 1, 00-901 Warszawa; marcin.frybes@gazeta.pl.



Marcin Frybes52

niezależnego od władz ruchu i napięcia z tym związane mogły stanowić poważne 
zagrożenie dla mocno już osłabionego radziecką interwencją w Afganistanie pro-
cesu odprężenia („detente”). Jednakże w wielu różnych środowiskach polski ruch 
wywołał uczucia podziwu i sympatii, a także entuzjazm i nadzieje. Zagraniczni 
goście zaczęli coraz chętniej i częściej odwiedzać Polskę, początkowo z czystej 
ciekawości, z czasem w wyniku rosnącej fascynacji. 

Po ogłoszeniu stanu wojennego, dziesiątki tysięcy osób wyszły manifesto-
wać na ulice, nie tylko Paryża, Nowego Jorku, Brukseli lub Rzymu, ale również 
Montrealu, Meksyku i  wielu innych miast na świecie, od Japonii po Afrykę 
Południową i Australię. Żywiołowo zaczęto tworzyć komitety pomocy i  soli-
darności z Polską i „Solidarnością”, przede wszystkim w stolicach i wielkich 
miastach, ale również na przysłowiowej prowincji. Na przestrzeni kilku tygodni 
uformował się ponadnarodowy, spontaniczny i zdecentralizowany ruch wspar-
cia i solidarności. Społeczne reakcje oburzenia okazały się tym razem silniejsze 
i  znacznie bardziej długotrwałe niż w  przypadku innych akcji „przywracania 
porządku” w bloku radzieckim (w Czechosłowacji, w 1968, lub na Węgrzech, 
w 1956 r.). Wraz z upływem czasu na bazie oburzenia i solidarności z Polską 
pojawiły się mniej lub bardziej ustrukturyzowane działania zmierzające do 
zasadniczych zmian, na początku tylko w Polsce, ale z czasem również w in-
nych krajach bloku sowieckiego. Działania takie (choć zarówno ich zasięg, jak 
i charakter muszą siłą rzeczy ewoluować) będą trwały przez całą dekadę, aż do 
czerwcowych polskich wyborów w 1989 r. Czy można zatem mówić o ruchu 
społecznym na rzecz „Solidarności”? 

2. Światowe reakcje na „Solidarność” 

2.1. Komitety wsparcia 

W większości krajów Zachodu polski ruch związkowy i wolnościowy wy-
wołał nie tylko falę sympatii, ale także nadzieje i entuzjazm (F r y b e s  2010b: 
505). Dotyczyło to przede wszystkim związkowców, dziennikarzy, działaczy le-
wicowych partii (w tym także skrajnej lewicy) oraz intelektualistów, także nie-
których środowisk polonijnych, a w sposób szczególny przedstawicieli emigracji 
pomarcowej, których aktywność na rzecz wolności w Polsce była już widoczna 
w drugiej połowie lat 70. 

Jesienią 1980  r. zaczęto tworzyć pierwsze organizacje stawiające sobie za 
cel pomoc Polsce i  „Solidarności”. Rodził się ruch wsparcia i  pomocy Polsce 
i „Solidarności”. W Anglii, jeszcze w sierpniu, powstała Polish Solidarity Campa-
ign (PSC) z inicjatywy lewicujących działaczy Labour Party (m.in. Robina Blic-
ka, Karen Blick, Adama Westoby’ego) oraz przedstawicieli drugiego pokolenia 



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 53

polskiej emigracji na Wyspach (w szczególności działaczy Polskiej Partii Socja-
listycznej oraz ekonomistów – Stanisława Gomułki i Jacka Rostowskiego). Dołą-
czył do nich znany działacz polonijny Wiktor Moszczyński, który już 22 sierpnia 
zorganizował konferencję prasową w londyńskim Journalists International Cen-
tre, starając się wymusić na brytyjskich związkach zawodowych (Trades Union 
Congress, TUC) jednoznaczne poparcie dla strajkującym w Polsce. Kilka dni póź-
niej, 26  sierpnia, w Conway Hall London zwołano wiec poparcia dla polskich 
robotników (H a r t  1995: 23). 

W przybliżeniu, w tym samym czasie we Francji z inicjatywy pomarcowych 
emigrantów i ich francuskich przyjaciół utworzono Association Solidarité Fran-
ce-Pologne (ASFP)1. Nowe stowarzyszenie, które szybko dorobiło się prężnych 
lokalnych oddziałów, definiowało swoje główne cele w następujący sposób: 

1) utrzymywać częste kontakty i silne związki z polskimi niezależnymi i samorządnymi związ-
kami zawodowymi, 2) informować opinię publiczną o ewolucji sytuacji w Polsce, 3) zapewniać 
poparcie moralne dla nowych polskich związków zawodowych, 4) pomagać na płaszczyźnie 
technicznej i finansowej związkom zawodowym w Polsce, w szczególności poprzez zbiórki pie-
niędzy oraz ułatwianie kontaktów międzyludzkich (K u n i c k i-G o l d f i n g e r  2014: 154). 

W tym samym czasie, także w Paryżu, z inicjatywy osób związanych z miesięcz-
nikiem „L’Alternative” (wychodzącym we  Francji od 1979  r. i  poświęconym 
respektowaniu praw człowieka w bloku sowieckim) powstał komitet Une impri-
merie pour Solidarité (Drukarnia dla „Solidarności”), który z czasem przekształcił 
się w Comité Solidarité avec „Solidarność”. 

Z kolei w Turynie, także jesienią 1980 r., powołano do życia Komitet Pomocy 
„Solidarność z «Solidarnością»”, na którego czele stanęła Wanda Romer, zasłu-
żona działaczka Stowarzyszenia Ognisko Polskie (założonego jeszcze w 1949 r. 
przez pozostałych we Włoszech żołnierzy Armii Andersa i  innych przebywają-
cych tam wówczas Polaków). Podobne komitety powstały w tym czasie również 
w innych krajach, m.in. w Norwegii, Szwecji, Kanadzie, USA i nawet w odległej 
Australii. 

Za sprawą dziennikarzy, w czasie piętnastu miesięcy legalnej działalności, 
temat Polski i  „Solidarności” nie schodził praktycznie z  czołówek zachodnich 
mediów. Polskę odwiedziło w  tym czasie wielu dziennikarzy, związkowców 
i działaczy różnych organizacji obrony praw człowieka. Nagłe zainteresowanie 
Polską było spontaniczne. Wynikało jednak często z  bardzo różnych pobudek. 
Każdy widział w polskim ruchu to, co chciał. Chodziło przy tym o chęć bliższego 
poznania i zrozumienia polskiego fenomenu, jak również całego systemu, w któ-
rym przyszło mu działać. 

1  Wśród założycieli byli m.in.: wybitny mediewista, ożeniony z Polką, profesor Jacques Le 
Goff, późniejszy sekretarz generalny Pałacu Elizejskiego, Jean-Louis Bianco, oraz polski aktor An-
drzej Seweryn. Przewodniczącym został Piotr Słonimski (kuzyn pisarza Antoniego Słonimskiego), 
wybitny profesor genetyki, mieszkający we Francji od 1947 r.



Marcin Frybes54

2.2. Fascynacje zachodnich związkowców 

28 sierpnia 1980 r. przybyła do Warszawy oficjalna delegacja trzech włoskich 
central związkowych, CISL (Confederazione Italiana Sindacati dei Lavoratori), 
CGIL (Confederazione Generale Italiana del Lavoro) i UIL (Unione Italiana del 
Lavoro), które dziesięć dni wcześniej ogłosiły wspólną deklarację popierającą 
strajkujących w Polsce robotników. Zaledwie kilka dni później odwiedziła Pol-
skę inna działaczka związkowa, Giacomina Cassina. Spotkała się z działaczami 
i doradcami tworzącej się NSZZ „Solidarność” w Warszawie i Gdańsku, a przy 
okazji przekazała pierwsze oficjalne zaproszenie dla Lecha Wałęsy do złożenia 
wizyty we Włoszech. Jej raport z pobytu w Polsce (rozesłany do zachodnich cen-
tral związkowych) jasno określał priorytety pomocy dla polskich związkowców: 
„Nie pieniądze, lecz sprzęt poligraficzny – to jest to, czego oczekują” (F r y b e s 
2010b: 521). W połowie września przyleciała do Polski delegacja amerykańskiego 
A. Philip Randolph Institute, aby ustalić, w jaki sposób mogą zostać wykorzysta-
ne zgromadzone dla „Solidarności” pieniądze na specjalnym koncie utworzonym 
z inicjatywy amerykańskiej centrali związkowej AFL-CIO (American Federation 
of Labor and Congress of Industrial Organizations). W tym samym czasie w Pol-
sce gościła delegacja brukselskiej centrali ICFTU (International Confederation 
of Free Trade Unions) oraz grupa działaczy francuskiego związku CFDT (Con-
federation Democratique du Travail), którzy zaprosili Lecha Wałęsę do złożenia 
wizyty we  Francji. Na przełomie  września i  października przebywał w  Polsce 
sekretarz generalny japońskiej centrali związkowej (Dōmei, Japanese Confede-
ration of Labou). Miesiąc później przybyła delegacja Rady Naczelnej Związków 
Zawodowych Japonii (Sōhōy, Nihon-rōdōkumiai-sōhyōgikai). Podczas spotka-
nia z przywódcami NSZZ „Solidarność”2 podpisano pierwszą oficjalną umowę 
o współpracy międzyzwiązkowej, która przewidywała m.in. zaproszenie polskiej 
delegacji do Japonii. Japońskie związki zawodowe były w  tym czasie jednym 
z największych donatorów Funduszu „Solidarności”, który z inicjatywy AFL-CIO 
utworzono przy biurze ICFTU w Brukseli już we wrześniu 1980 r. 

W kolejnych miesiącach wiele innych delegacji, przede wszystkim związko-
wych, odwiedziło Polskę. Zagraniczni goście, którzy przyjechali jesienią 1981 r. na 
I Krajowy Zjazd Delegatów „Solidarności” w Gdańsku, przybyli tak licznie, że orga-
nizatorzy zjazdu musieli wydać specjalny codzienny biuletyn w języku angielskim. 

2.3. Pomoc humanitarna 

Spontaniczne zainteresowanie sytuacją w Polsce przekształciło się z czasem 
w konkretną pomoc, przede wszystkim techniczną i materialną dla tworzących 
się struktur związkowych, a także w zataczającą coraz szersze kręgi pomoc hu-

2  Spotkanie odbyło się 10 listopada w siedzibie warszawskiego Klubu Inteligencji Katolickiej, 
bezpośrednio po oficjalnej sądowej rejestracji NSZZ „Solidarność”.



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 55

manitarną. W grudniu w redakcyjnym komentarzu o znamiennym tytule Aider ce 
qui nait en Pologne (Wspomagać to, co się w Polsce rodzi) redaktor naczelny naj-
większego francuskiego regionalnego dziennika „Ouest-France”, François-Régis 
Hutin, napisał: 

trzeba wesprzeć Polskę […] poprzez dostarczanie produktów pierwszej potrzeby, zwłaszcza 
artykułów żywnościowych, i to natychmiast, u progu tej zimy, która wszędzie zapowiada się 
jako szczególnie ciężka. Oto na czym powinniśmy skupić nasze wysiłki […] to, co rodzi się 
na naszych oczach, ma decydujące znaczenie dla ich przyszłości, dla naszej przyszłości (za: 
B r z e z i ń s k i  1984: 67). 

Coraz więcej przybywało różnych organizacji i komitetów organizujących pomoc 
dla Polski. Szczególną aktywność wykazały w tym okresie środowiska polonijne 
w USA, Kanadzie i Wielkiej Brytanii. Na polskich drogach zaczęły pojawiać się 
pierwsze ciężarówki z pomocą medyczną i żywnościową. 

3. Ruch wsparcia i solidarności z „Solidarnością” 

Po ogłoszeniu stanu wojennego reakcje zachodnich społeczeństw były na tyle 
silne, masowe i długotrwałe, że zaskoczyły nie tylko polskie władze, ale także 
większość zachodnich polityków, wymuszając na nich bardziej zdecydowane de-
klaracje i działania (P l e s k o t  2013: 219). Przyjęty wówczas dyplomatyczny boj-
kot polskich władz trwał nieprzerwanie przez kilka lat. Stany Zjednoczone i wiele 
krajów wolnego świata nałożyły na Polskę i na ZSRR sankcje ekonomiczne. Przez 
kilka tygodni tysiące osób uczestniczyło w wielkich protestach i manifestacjach 
potępiających autorów stanu wojennego, żądających przywrócenia „Solidarno-
ści” i uwolnienia więzionych działaczy. Kiedy zaczęły docierać z Polski pierwsze 
wiarygodne informacje o: aresztowaniach, strajkach, zabitych, szykanowanych, 
kontrolowanych rozmowach, godzinie policyjnej i o racjonowaniu podstawowych 
produktów żywnościowych emocje oburzenia i gniewu przerodziły się w strumień 
konkretnej pomocy zarówno charytatywnej, jak i moralnej oraz politycznej. Kul-
minacyjnym momentem trwających akcji był 30 stycznia 1982 r., ogłoszony przez 
dwie światowe konfederacje związkowe „Dniem solidarności z Polską”. Kilka dni 
wcześniej prezydent R. Reagan postanowił przyłączyć się do protestu, ogłaszając 
30 stycznia „Dniem solidarności z Narodem Polskim”. Specjalnie przygotowany 
na tę okazję program telewizyjny „Let Poland be Poland” („Żeby Polska była Pol-
ską”) był wyświetlany nie tylko w Stanach Zjednoczonych, ale również – przez 
łącza satelitarne – w pięćdziesięciu innych krajach świata. 

W miejsce kilku tysięcy zatrzymanych i  internowanych przywódców i do-
radców ruchu „Solidarność” ujawniło się na przełomie 1981 i 1982 r. w różnych 
krajach świata co najmniej tyle samo zdeterminowanych „przyjaciół «Solidar-
ności»” (działaczy związkowych, dziennikarzy, intelektualistów, wykładowców, 



Marcin Frybes56

studentów, polskich emigrantów różnych generacji, w  tym działaczy opozycji 
demokratycznej i NSZZ „Solidarność”, których stan wojenny zaskoczył za grani-
cą). Podejmowane przez te (ale także i inne) osoby różne działania: manifestacje, 
protesty, listy i petycje do władz, zbiórki pieniędzy, wydawanie biuletynów, tajne 
wizyty w  Polsce; gromadzenie i  przesyłanie dla podziemia w  Polsce środków 
finansowych i sprzętu drukarskiego; organizacja konferencji, komitetów; publi-
kowanie książek i broszur dotyczących sytuacji w Polsce; opieka nad więzionymi 
i ich rodzinami; pomoc materialna i polityczna dla podziemnych struktur związ-
kowych w Polsce były w latach 80. stałym składnikiem życia społecznego w wie-
lu krajach Zachodu, w  szczególności we  Francji i  w  Stanach Zjednoczonych. 

Właśnie ci ludzie na przełomie grudnia 1981 i stycznia 1982 r. zorganizowali 
ponadnarodowy i zdecentralizowany ruch wsparcia i solidarności z Polską i „So-
lidarnością”. Przyszło mu działać w dość wyjątkowym kontekście międzynaro-
dowym, charakteryzującym się wzrostem napięcia pomiędzy dwoma blokami. 
W przemówieniu wygłoszonym w Wigilię roku 1981. R. Reagan jasno zdefinio-
wał oczekiwania Zachodu (P l e s k o t  2013: 215‒216). W czerwcu 1982 r., w wy-
stąpieniu w Westminsterze zaapelował o to, aby Zachód aktywniej niż dotychczas 
wspierał inicjatywy demokratyczne wszędzie na świecie, a  w  szczególności 
w krajach komunistycznych. Warto dodać, że przed jego wygłoszeniem amery-
kański przywódca odwiedził papieża Jana Pawła II, którego rola (często zakuliso-
wa) w tych trudnych dla Polski latach była kluczowa. Równocześnie dokonywało 
się zasadnicze przedefiniowanie priorytetów polityki zagranicznej USA wobec 
ZSRR i całego bloku wschodniego3. Efektem tych przewartościowań było powo-
łanie na początku 1983 r. organizacji National Endowment for Democracy, która 
przez kolejne lata będzie w sposób zupełnie jawny i otwarty finansować pomoc 
dla zdelegalizowanej „Solidarności” i  innych niezależnych działań, szczególnie 
w obszarze kultury, zarówno w Polsce, jak i innych krajach Europy Środkowej. 

4. Zachodnie reakcje: pobieżny przegląd literatury przedmiotu 

Działania podejmowane w tych latach przez różnorodne środowiska „przy-
jaciół «Solidarności»” stanowią od ponad dwudziestu lat przedmiot zaintereso-
wania autora4. W poniższym tekście nie będzie koncentrował się on (jak zrobiłby 

3  Szczególnie ważną rolę w tych przemianach odegrał, urodzony w Cieszynie, polsko-amery-
kański historyk, profesor Uniwersytetu Harvarda, który w latach 1981‒1982 był ważnym doradcą 
R. Reagana, pełniąc funkcję szefa wydziału do spraw Europy Środkowo-Wschodniej w amerykań-
skiej Radzie Bezpieczeństwa Narodowego.

4  Większość przedstawionych w tym artykule faktów i opinii, będących owocem wieloletnich 
kwerend w archiwach europejskich i  amerykańskich, zostało opisanych przez autora w  licznych 
publikacjach na ten temat.



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 57

to historyk) na rekonstrukcji głównych faktów, miejsc i dat. Jego dociekania do-
tyczyć będą przede wszystkim aktorów uczestniczących lub współtworzących 
omawiany ruch, ich motywacji, a także form tożsamości, na podstawie których 
podejmowane były takie, a nie inne działania. Przy tak przyjętych ograniczeniach 
można próbować analizować zespół tych działań z perspektywy ruchu społeczne-
go, stosując kategorie zdefiniowane i stosowane w praktyce przez francuskiego 
socjologa Alain Touraine’a (To u r a i n e  1978: 104‒134). Prócz pytań o społecz-
ną naturę ruchu i o obecne w nim dynamiki działania, konieczne będą pytania 
o naturę konfliku/konfliktów, w które badany ruch był uwikłany oraz o ewentual-
ny wpływ omawianego ruchu na decyzje władz politycznych zarówno w krajach 
Zachodu, jak i w komunistycznej Polsce (K u c z y ń s k i, F r y b e s  i in. 1994: 55). 

Autor artykułu jako jeden z wielu pragnie zaproponować analizę ponadnaro-
dowego ruchu wsparcia dla „Solidarności” jako przykładu oddolnego ruchu spo-
łecznego. Uczynił to również flamandzki badacz Idesbald Gooderris, porównując 
ten ruch z innym ważnym ruchem o wymiarze ponadnarodowym, a mianowicie 
z ruchem przeciwko apartheidowi (G o d d e e r i s  2010: 60‒75). W przeciwień-
stwie do jego głównych tez będzie starał się pokazać, że nie był to ruch o cha-
rakterze etnicznym, tzn. animowany przede wszystkim przez osoby wywodzące 
się z polskich emigrantów różnych generacji. Nie chcąc bynajmniej minimalizo-
wać roli samej Polonii w akcjach pomocy, twierdzi on, że ruch ten był samoist-
nym i ważnym zjawiskiem społecznym w niektórych krajach (przede wszystkim 
we Francji i w USA), wpływając pośrednio lub bezpośrednio na kształt tego, co 
A. To u r a i n e  (2010: 20‒28) nazywa „modelem kulturowym”. Ruch wsparcia 
dla „Solidarności” na Zachodzie przyczynił się znacznie do ostatecznej dele-
gitymizacji komunistycznego projektu, do stworzenia języka zdolnego opisy-
wać sytuacje w  krajach bloku sowieckiego, jak również do uwiarygodnienia 
polskich środowisk opozycyjnych jako możliwej, demokratycznej alternatywy 
dla sprawujących władzę członków aparatu państwa komunistycznego. Spowo-
dował zatem konkretne skutki nie tylko w  sferze kultury, ale także w  sferze 
polityki i po części geopolityki. 

Tematyce zagranicznych reakcji na „Solidarność” poświęcono dotychczas 
niewiele prac, a  temat ten podejmowany był częściej przez badaczy zagranicz-
nych niż polskich. Z rodzimych (dotyczących społecznych reakcji w świecie za-
chodnim) wymienić należy książki Andrzeja C h w a l b y  (1997) o  francuskich 
związkach zawodowych oraz Marcina K u l i  (1995) o pomocy Francuzów dla 
Polski. Cenne informacje zawierają liczne publikacje Andrzeja Paczkowskie-
go (w szczególności tekst Dyplomacja czasów kryzysu: lata 1980–1989. Zarys 
wstępny (2010)), jak również (dotąd niewydane) referaty wygłoszone na między-
narodowej konferencji „Świat a  «Solidarność»”, którą w  październiku 2009  r. 
zorganizował IPN wraz z  Instytutem Historii Uniwersytetu Wrocławskiego. 
Konferencja dowiodła, że  temat interesuje coraz więcej młodych badaczy nie 
tylko na świecie, ale także w Polsce. Najlepszym tego świadectwem są wydane 



Marcin Frybes58

w ostatnich latach przez IPN książki na ten temat5, wśród których na specjalną uwagę 
zasługuje bardzo udokumentowana praca Patryka Pleskota Kłopotliwa panna 
„S”. Postawy polityczne Zachodu wobec „Solidarności” na tle stosunków z PRL 
(1980‒1989) (P l e s k o t  2013). 

Z prac zagranicznych warto wspomnieć o zbiorowej pracy dotyczącej reak-
cji zachodnich związków zawodowych pod kierunkiem badacza flamandzkiego 
Idesbalda G o d d e e r i s a  (red. 2010), który jest autorem pierwszego, ale dość 
powierzchownego, opartego przede wszystkim na materiałach z  IPN, studium 
poświęconego Biurze „Solidarności” w Brukseli. Bardzo ciekawe są prace (do-
tyczące m.in. finansowania „Solidarności” przez zachodnich partnerów) amery-
kańskiego badacza, Gregory’ego F. Dombera (D o m b e r  2008), a  także teksty 
jednego z  głównych organizatorów amerykańskiej pomocy dla „Solidarności”, 
działacza komitetu w Nowym Jorku, Erica Chenowetha (C h e n o w e t h  2013). 
Wiele ciekawych informacji zawierają prace poświęcone reakcjom w  Danii 
i Szwecji napisane przez różnych autorów z tychże krajów. Ciekawostką jest jed-
nak to, że znacznie więcej napisano dotychczas na temat „reakcji rządów państw 
zachodnich na «Solidarność»”6 niż na temat „reakcji społecznych”. 

5. Znaczenie „Solidarności” w świecie 

„Solidarność” pojawiła się w dość szczególnym momencie, kiedy w wielu 
krajach Europy Zachodniej istniała sprzyjająca koniunktura i swoiste społeczne 
zapotrzebowanie na właśnie tego typu ruch. W wyniku czego powstanie i działal-
ność ruchu „Solidarność” nie były postrzegane praktycznie od samego początku 
wyłącznie w kategoriach kolejnego buntu przeciwko władzy w obozie komuni-
stycznym, ale (a być może przede wszystkim) jako nowa i interesująca propozycja 
dla różnych środowisk społecznych i politycznych za Zachodzie. Przede wszyst-
kim jako zupełnie wyjątkowa i atrakcyjna oferta dla ruchu związkowego, trawio-
nego w wielu krajach zbyt ścisłym uzależnieniem od partii politycznych, a przy 
tym mocno podzielonego (o ile nie skłóconego) i w efekcie tracącego członków 
i wpływ na samą sferę polityki. Patrzono na nią z wielką nadzieją zarówno w krę-
gach lewicowych lub socjaldemokratycznych, jak i  chadeckich organizacjach 
związkowych. Wiele osób chciało widzieć w polskim ruchu szansę na odnowę ru-
chu związkowego zarówno w Europie Zachodniej, jak i Stanach Zjednoczonych, 
odległej Japonii, a nawet w krajach ówczesnego Trzeciego Świata. Ruch „Solidar-

5  Wśród innych publikacji wymienić należy: S t r ę k o w s k i  2005; H e r u d a y-K i e ł -
c z e w s k a  2012; W r ó b e l  2012.

6  Wśród ważnych publikacji wymienić należy: M a c E a c h i n  2000; P a c z k o w s k i  i in. 
2007; S j u r s e n  2003. Z prac tych wynika, że stosunek rządów krajów zachodnich do „Solidarno-
ści”, a zatem również stosunek do Polski, był w latach 1980‒1989 pochodną ich stosunku do ZSRR.



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 59

ność” był dowodem na to, że tylko zjednoczony i ponadpartyjny ruch związkowy 
może zachować odpowiednią siłę i niezależność od świata polityki. Dla innych 
„Solidarność” – walcząc o silny samorząd pracowniczy (niezależnie od tego, co 
ta idea w Polsce rzeczywiście znaczyła) ‒ była żywym i namacalnym przykła-
dem, że coś na kształt „trzeciej drogi” pomiędzy komunizmem a kapitalizmem 
jest nadal możliwe (P a n n é, Wa l l o n  1987: 21). Dla niektórych, w szczególno-
ści we Francji, polski ruch jawił się jako drogowskaz dla tych, którym bliska była 
utopia budowania nowej „innej Lewicy” (F r y b e s  2010: 118). 

W sposób szczególny ruch „Solidarność” wpisywał się w  społeczne zapo-
trzebowanie właściwe ludziom „pokolenia ‘68”, pragnącym nadal wierzyć w to, 
że możliwa jest inna niż bolszewicka i francuska forma rewolucji, jak również, 
że może istnieć niezależnie od polityki demokratyczny, oddolny i spontaniczny, 
wielki ruch społeczny. Dodać należy, że  „Solidarność” pojawiła się w okresie, 
kiedy zarówno wielu działaczy, jak i  intelektualistów zachodnich przeżywało 
dość zasadnicze rozczarowania i  przewartościowania, jeśli chodzi o  ich stosu-
nek do komunizmu. Wydawane w  latach 70. na Zachodzie książki Aleksandra 
Sołżenicyna i Aleksandra Zinowiewa, jak również Adama Michnika, ukazujące 
mroczną stronę świata „realnego socjalizmu” oraz z gruntu totalitarny charakter 
władzy typu sowieckiego, burzyły dotychczasowe pewniki i mity, stawiając zu-
pełnie nowe pytania (m.in. o rolę Kościoła jako swoistej przestrzeni wolności). 
Te przewartościowania miały swój konkretny polityczny skutek, przyspieszając 
procesy uniezależniania się niektórych zachodnich partii komunistycznych od 
moskiewskiej kurateli i  procesy ich dryfowania w  stronę tzw.  eurokomunizmu 
(m.in. we Włoszech i w Hiszpanii). 

To wszystko tłumaczy entuzjazm, fascynacje i  nadzieje, z  jakimi czasem 
dość odległe od siebie środowiska zareagowały na „Solidarność”. Francuski so-
cjolog Michel Wieviorka, analizując ten fenomen, zauważał już w 1987 r.: „in-
terpretacje, czym jest «Solidarność», które były u podstaw różnorodnych ruchów 
poparcia za granicą były najczęściej mocno wyidealizowane” (W i e v i o r k a 
1987: 28). Piętnaście miesięcy legalnego działania „Solidarności” były okre-
sem, który niefortunnie i w sposób totalnie niezrozumiały dla obcokrajowców 
określa się w polskiej literaturze przedmiotu jako „okres karnawału”, czasem, 
kiedy różne środowiska na Zachodzie wytworzyły często mocno wyidealizowa-
ne obrazy i  reprezentacje polskiego ruchu, nieodpowiadające rzeczywistości, 
a istniejące przede wszystkim na użytek wewnętrzny tychże środowisk, pozwa-
lając nazwać ich nadzieje i oczekiwania. Z tego punktu widzenia ciekawy jest 
fakt, że w okresie tym napisano i wydano na Zachodzie bardzo mało książek 
lub innych publikacji krytycznie opisujących i analizujących polski ruch, dość 
skutecznie wyciszając lub wręcz pomijając pewne jego aspekty mniej chlubne, 
ale mocno obecne w samym ruchu (będące współczesnym wyrazem takich ele-
mentów polskiego dziedzictwa, jak warcholstwo i  nietolerancja). Trudno jest 



Marcin Frybes60

więc mówić w tym pierwszym okresie o jakimś wyrazistym ruchu społecznym 
wsparcia dla „Solidarności”. Można natomiast opisać w miarę precyzyjnie ele-
menty składowe swoistej utopii, która służyć będzie w następnych latach jako 
paliwo dla działań społecznych na rzecz „Solidarności”. Wprowadzenie stanu 
wojennego w sposób naturalny wzmocniło jeszcze bardziej tendencje do ideali-
zowania ruchu „Solidarność” (F r y b e s , M i c h e l  2000: 11). 

6. Reakcje na stan wojenny ‒ ewoluowanie społecznego ruchu 
wsparcia dla „Solidarności” 

Wprowadzenie stanu wojennego wywołało oburzenie, protesty i manifesta-
cje w wielu krajach na świecie. W konsekwencji poszerzyło w sposób znaczący 
społeczną bazę ruchów poparcia dla „Solidarności”. Komitety solidarnościowe 
zaczęły powstawać zarówno w wielkich miastach, na uczelniach, jak i w małych 
miasteczkach, i co ciekawe nie tylko w krajach Europy i Ameryki Północnej, ale 
także w Australii i  krajach Ameryki Łacińskiej. Część z  nich było naturalnym 
przedłużeniem organizacji powstałych wcześniej, jeszcze w  1980  r. lub nawet 
w  drugiej połowie lat 70. Tworzyli je zarówno przebywający za granicą dzia-
łacze „Solidarności”, jak i przedstawiciele różnych pokoleń emigrantów z Pol-
ski, przede wszystkim jednak mieszkańcy danego kraju: Francuzi, Amerykanie, 
Szwedzi, Włosi i in. Czasem osoby, których więzy z Polskę były dotychczas słabe 
lub nieistniejące. Specjalne organizacje tworzyli lekarze, intelektualiści, artyści, 
uczeni i  adwokaci (domagający się obecności zagranicznych obserwatorów na 
procesach w okresie stanu wojennego lub później). 

Kluczową rolę odgrywały nadal związki zawodowe. To one przez całe lata 
80. były głównym motorem i animatorem akcji na rzecz Polski, organizując re-
gularne protesty, petycje, konferencje, a  czasem potajemne wizyty w  Polsce, 
podczas których dochodziło do spotkań z ukrywającymi się przywódcami soli-
darnościowego podziemia. To właśnie zachodnie związki zawodowe udzieliły, 
szczególnie w pierwszym okresie, najbardziej wymiernego wsparcia finansowego 
podziemnym strukturom w  Polsce. Podziemna „Solidarność” nie przetrwałaby 
bez pieniędzy AFL-CIO, Sōhōy lub pieniędzy gromadzonych na specjalnym kon-
cie od sierpnia 1980 r. przez CFDT. Nad właściwym ich wykorzystaniem (wiosną 
1982 r. była to suma ponad 1,5 mln $) czuwał specjalny komitet, na którego czele 
stanął wybitny francuski filozof Michel Foucault. 

Niektóre centrale związkowe, w szczególności CFDT i Sōhōy, uczyniły z so-
lidarności z Polską główny składnik określający ich tożsamość i ich cele politycz-
ne. O tym, jak sprawa polska była dla związkowców ważna, najlepiej świadczy 
fakt, że pod protestem przeciwko wprowadzeniu stanu wojennego w Polsce pod-
pisali się ‒ wspólnie i solidarnie ‒ przedstawiciele pięciu głównych francuskich 



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 61

central związkowych (prócz komunistycznej CGT (Confederation Generale du 
Travail)), które od początku istnienia V Republiki Francuskiej nie były dotych-
czas w  stanie porozumieć się w  żadnej innej sprawie. Współpraca francuskich 
central związkowych w związku z pomocą dla „Solidarności” przetrwa przez 
wszystkie lata 80. (F r y b e s  2008: 45). 

W pierwszym okresie istnienia ruch wsparcia dla „Solidarności” stawiał so-
bie za cel pomoc humanitarną (przede wszystkim żywnościową) oraz moralną. 
Ważnymi zadaniami były: uwolnienie więźniów politycznych i  przywrócenie 
wolności związkowych, jak również pomoc rodzinom osób aresztowanych lub 
poszkodowanych, oraz wznowienie dialogu pomiędzy władzą, Kościołem a spo-
łeczeństwem. Takie cele były formułowane zarówno przez siły społeczne, jak 
i  przez niektórych polityków, w  szczególności i  to od samego początku przez 
prezydenta R. Reagana. Motywy, a zatem i tożsamości, na podstawie których do-
chodziło do mobilizacji sił społecznych wokół Polski, były bardzo różne. Nie 
sposób doszukiwać się jakiejś wspólnej tożsamości, stanowiącej bazę dla bardzo 
zróżnicowanego ruchu wsparcia dla Polski i „Solidarności”. Wśród osób zaanga-
żowanych w ten ruch byli zarówno tradycyjni katolicy (którzy wspierali „Biedną 
Polskę” głównie z powodów humanitarnych, ale czasem także jako kraj będący od 
wieków swoistym „Chrystusem Narodów”), jak i zagorzali trockiści i inni lewacy 
(którzy w oczekiwaniu na nową rewolucję z przejęciem śledzili losy polskiej opo-
zycji wobec systemu komunistycznego), wreszcie osoby bardzo luźno związane 
dotychczas z  Polską, dla których wprowadzenie stanu wojennego było jaskra-
wym pogwałceniem Aktu Końcowego Konferencji Bezpieczeństwa i Współpra-
cy w Europie (Konferencji helsińskiej z 1975 r.), Powszechnej Deklaracji Praw 
Człowieka z 1948 r. lub Konwencji (nr 87) Międzynarodowej Organizacji Pracy 
dotyczącej wolności związkowej i ochrony praw związkowych z 1958 r. W rze-
czywistości ludzie angażujący się w protesty i inne akcje na rzecz Polski i „Soli-
darności” robili to z bardzo wielu powodów. I choć skutki ich działań były często 
podobne, to jednak trudno jest mówić o jakimś jednorodnym ruchu społecznym. 
Jak pisał angielski znawca Polski i zwolennik „Solidarności” T. G. Ash: 

żaden inny ruch na świecie nie był popierany jednocześnie przez prezydenta Reagana i euro-
komunistę Carrillo, Berlinguera i Papieża, Margaret Thatcher i Tony[’ego] Benna, działaczy 
pokojowych i rzeczników NATO, chrześcijan i komunistów, konserwatystów, liberałów i so-
cjalistów (A s h  1987: 197). 

Podobnie wyglądała kwestia definicji ewentualnego wspólnego „przeciwni-
ka”, przeciwko któremu występował ruch wsparcia dla „Solidarności”. Dla jednych 
była to walka ze „złem”, jakim był sam system komunistyczny, walka z władzą po-
strzeganą jako z gruntu totalitarna, dla niektórych ‒ walka z systemem łamiącym 
prawa człowieka i obywatela, dla innych ‒ walka z istniejącym od czasów Kon-
ferencji jałtańskiej porządkiem opierającym się na arbitralnym podziale Europy. 



Marcin Frybes62

Jak widać, potencjalny „przeciwnik” mógł być definiowany zarówno w katego-
riach moralnych, jak i w politycznych, historycznych i geopolitycznych. 

W niektórych krajach oprócz przeciwnika zewnętrznego (jakim siłą rzeczy 
był –  różnie zresztą definiowany ‒ system komunistyczny), mobilizacja wokół 
„Solidarności” miała też wydźwięk lokalny. We Francji część „przyjaciół «So-
lidarności»” nie tylko potępiała reżim generała W. Jaruzelskiego, ale z podobną 
siłą krytykowała „zapędy jakobińskie” nowo wybranego w maju 1981 r. socja-
listycznego prezydenta republiki, Françoisa Mitterranda, oraz jego taktyczny 
sojusz z Francuską Partią Komunistyczną (której czterech działaczy wchodziło 
w skład rządu premiera Pierre’a Mauroya do 1984 r.). Zwolennicy tzw. Drugiej 
Lewicy (H a m o n, R o t m a n n  1984: 12) opowiadali się za inną, odnowioną for-
mą socjalizmu. Przy czym dla tej nowej utopii sprawą zupełnie centralną było, 
mocno zmitologizowane, odczytanie polskiego ruchu „Solidarność”, który jawił 
się jako pewien model do naśladowania (F r y b e s  2010a: 118). Trochę podobnie 
było w Stanach Zjednoczonych, gdzie wspierająca „Solidarność” centrala związ-
kowa AFL-CIO była od początku 1981 r. w ostrym sporze (dotyczącym spraw 
wewnętrznych, a nie stosunku do „Solidarności”) z republikańską administracją 
prezydenta R. Reagana. 

W jaki sposób była przez poszczególnych aktorów działań definiowana po-
tencjalna „stawka”, o którą toczyła się walka? Innymi słowy, w  jakich katego-
riach członkowie ruchu definiowali najszerzej pojęte cele prowadzonych przez 
siebie akcji? Początkowo stawką była przede wszystkim sama definicja sytuacji 
w Polsce: czy nastąpił tam wojskowy zamach stanu mający na celu zdławienie 
aspiracji wolnościowych i  demokratycznych i  przywrócenie monopolu władzy 
jednej partii, będącej tylko już z nazwy partią komunistyczną, czy – jak sugero-
wali sami autorzy stanu wojennego – była to pełna dramatyzmu próba ratowania 
upadającej polskiej gospodarki i  rozpadających się struktur polskiego państwa, 
będąca znacznie „mniejszym złem” niż wielka europejska katastrofa, która wy-
dawała się (całkiem niezgodnie z prawdą – co potwierdziły archiwa radzieckie 
udostępnione po 1989  r.) czymś absolutnie nieuniknionym. Z czasem definicja 
„stawki” uległa dalszym korektom, co wiązało się z różnym rozumieniem terminu 
„normalizacja”. Czy oznaczać ona miała powrót do sytuacji sprzed 13 grudnia 
lub też powrót do sytuacji sprzed lata 1980 r.? Czy „normą” mogła być całkowita 
arbitralność władzy lub „normy” wynikać powinny z ustaleń określonych kon-
wencji międzynarodowych, które władze PRL, podobnie jak innych krajów bloku 
komunistycznego, zobowiązały się przestrzegać. 

Ruch wsparcia dla „Solidarności” na Zachodzie od początku stawiał sobie za 
główny cel nie tylko pomoc represjonowanym i walkę o przestrzeganie praw czło-
wieka, ale także jak najszersze umiędzynarodowienie sprawy „Solidarności”. Cel 
ten został osiągnięty, o czym świadczyły nie tylko liczne manifestacje, które mia-
ły miejsce na świecie w związku z pierwszą rocznicą stanu wojennego w 1982 r. 
(a także w latach następnych), ale przede wszystkim wprowadzenie sprawy „So-



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 63

lidarności” na forum organizacji międzynarodowych, takich jak: KBWE, Mię-
dzynarodowa Organizacja Pracy i  Komisja Praw Człowieka ONZ. Bardzo też 
pomogło umiędzynarodowieniu sprawy „Solidarności” przyznanie Lechowi Wa-
łęsie Pokojowej Nagrody Nobla w 1983 r. 

Wcześniej jednak decyzja polskich władz o  delegalizacji „Solidarności” 
w październiku 1982 r. zmieniła nieco charakter i główne cele działań podejmo-
wanych na Zachodzie. W centrum zainteresowania mediów, działaczy związko-
wych i  innych organizacji nie były (bo nie mogły już być) wyłącznie kwestie 
przywrócenia podstawowych praw i wolności związkowych lub też wypuszczenia 
więzionych działaczy, ale też ‒ respektowanie przez polskie władze praw czło-
wieka i wspieranie działań na rzecz niezależnego społeczeństwa obywatelskiego, 
demokracji, wolności politycznych lub suwerenności i niepodległości. Zachodnie 
poparcie dla związku zawodowego „Solidarność” stawało się coraz bardziej po-
parciem dla idei wyzwolonej od komunizmu Polski oraz jej „powrotu” (a także 
innych krajów znajdujących się pod sowiecką dominacją) do rodziny krajów eu-
ropejskich. 

W drugiej połowie lat 80. definicja „stawki” nabrała nowych znaczeń. Celem 
wielu działań podejmowanych wówczas na rzecz Polski i „Solidarności” nie było 
już tylko samo wsparcie dla podziemnej „Solidarności” lub obrona jej represjo-
nowanych działaczy (temat ten tracił swą aktualność po kolejnych amnestiach), 
ale ponowne uznanie jej przez władze za partnera do rozmów, a w konsekwencji 
zasadnicza zmiana systemu komunistycznego i jego progresywna demokratyzacja. 
W tym okresie zachodnie poparcie dla „Solidarności” jawiło się jako pewnego ro-
dzaju społeczna i obywatelska przeciwwaga wobec polityki głasnostii i pierestro-
iki lansowanej przez nowego pierwszego sekretarza KPZR, Michaiła Gorbaczowa. 

7. Stopniowa instytucjonalizacja i polityzacja ruchu wsparcia 
dla „Solidarności” 

Rozwijający się początkowo w sposób żywiołowy ruch solidarności z Pol-
ską nie mógł uniknąć z czasem prób koordynacji. Podejmowano je już w grudniu 
1981 r. Dopiero jednak w lipcu, na spotkaniu w Oslo, kilkudziesięciu przedsta-
wicieli działających w różnych krajach świata komitetów solidarnościowych za-
akceptowano powołanie (na wniosek podziemnej TKK ‒ Tymczasowej Komisji 
Koordynacyjnej) Biura Koordynacyjnego NSZZ „Solidarność” w  Brukseli, na 
którego czele stanął Jerzy Milewski. Wybór miejsca nie był przypadkowy, w sto-
licy Belgii znajdowały się biura dwóch największych międzynarodowych central 
zawodowych: Międzynarodowej Konfederacji Wolnych Związków Zawodowych 
(ICFTU) oraz Światowej Konfederacji Pracy (WCL ‒ World Confederation of La-
bour) (którego sekretarzem generalnym wówczas był Polak Jan Kułakowski). 



Marcin Frybes64

Brukselskie Biuro miało swój oddział w Paryżu, który odpowiadał m.in. za 
redagowanie i wydawanie „Biuletynu Informacyjnego” (przedrukowującego wy-
brane artykuły z prasy podziemnej i ich tłumaczenia). Był on wysyłany nie tylko 
do dziennikarzy i polityków, ale także do różnych lokalnych komitetów (których 
we Francji było kilkaset), a  także do wielu zwykłych sympatyków „Solidarno-
ści” (o czym świadczą listy darczyńców regularnie w nim zamieszczane). Biuro 
w Brukseli i Paryski Komitet „Solidarności” współpracowały ściśle z komitetami 
w Londynie, Nowym Jorku, Toronto, Amsterdamie i Sztokholmie. 

Organizowanie pomocy charytatywnej było ważnym składnikiem szeroko 
pojętego ruchu wsparcia dla Polski i „Solidarności”. W Polsce stanu wojennego 
brakowało wszystkiego: żywności, ubrań, odżywek dla dzieci, lekarstw, strzyka-
wek i  innego sprzętu medycznego. Nikt nigdy dokładnie nie policzył rozmiaru 
tych akcji pomocy dla Polski. Niektóre liczby dają jednak pogląd na jej rzeczywi-
sty rozmiar. Francuski dziennik regionalny „Ouest-France” w latach 1981–1989 
wysłał do Polski ponad 100 tirów z pomocą od swych czytelników. Według da-
nych Biura Koordynacyjnego Komisji Charytatywnej Episkopatu Polski (utwo-
rzonego w Paryżu w kwietniu 1982 r., którym kierował ksiądz Eugeniusz Plater), 
tylko w samej Francji działało ponad 300 różnych komitetów solidarnościowych. 
Pomoc wysyłaną z Francji do Polski szacowano wówczas na ponad tysiąc ton 
miesięcznie. Ale ciężarówki z darami jeździły także z Belgii, Holandii, Szwajca-
rii, Szwecji, Norwegii, Austrii i Niemiec. Przy czym Niemcy i Amerykanie chęt-
niej wysyłali pomoc za pośrednictwem wyspecjalizowanych agencji, takich jak 
Caritas lub CARE International (International Cooperative for American Remit-
tances to Europe). 

Niektóre ciężarówki jeżdżące do Polski nie woziły samych lekarstw, ubrań 
lub żywności. Działacze komitetów solidarnościowych umawiali się z organiza-
torami konwojów, że pod kartonami z darami przemycano do Polski publikacje 
lub sprzęt dla podziemnych struktur „Solidarności”, przede wszystkim sprzęt po-
ligraficzny. W specjalnie skonstruowanych schowkach, czasem zaś w zwykłych 
kartonach po mleku, jechały do Polski zakazane książki paryskiej „Kultury”, 
puszki z farbą drukarską, powielacze lub rozłożone na części maszyny drukarskie. 
Dojeżdżając do ustalonego celu w Polsce, którym najczęściej była jakaś parafia 
lub siedziba zakonu, wtajemniczony w całą operację szofer przekazywał księdzu 
proboszczowi uzgodnione wcześniej hasło i w kilka godzin później grupa pod-
ziemnych działaczy wywoziła w bezpieczne miejsce cenny ładunek. Bez tej po-
mocy, sprzętu, dolarów, tych podróży podziemne struktury „Solidarności” pewnie 
by nie przetrwały. 

Z upływem czasu ruch pomocy dla „Solidarności” zaczął słabnąć. Wynikało 
to nie tylko ze „zmęczenia społecznego” ludzi na Zachodzie, ale także z nieunik-
nionej stabilizacji i  instytucjonalizacji większości struktur pomagających „Soli-
darności”. Zatrudniani na skromnych etatach związkowych działacze komitetów 
stawali się powoli funkcjonariuszami. Mylący dla niektórych badaczy jest fakt, 



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 65

że w większości działaczami najważniejszych komitetów solidarnościowych byli 
Polacy lub osoby polskiego pochodzenia. Ich zatrudnienie nie byłoby jednak 
możliwe bez wsparcia finansowego i logistycznego (lokale) krajowych organiza-
cji związkowych lub innych sił w danym kraju. Za każdym działaczem zagranicz-
nych biur „Solidarności” stało niekiedy kilka osób będących obywatelami danego 
kraju, dla których zajmowanie się polskimi sprawami było często indywidualnym 
i w pełni świadomym wyborem. To prawda, że większość pieniędzy dla polskiego 
podziemia była rozdzielana przez tychże Polaków. Pieniądze te nie pochodziły 
(a jeżeli tak, to w bardzo niewielkim stopniu) od organizacji polonijnych, ale od 
rodzimych organizacji, przede wszystkim związkowych. 

Przez cały okres lat 80. przedstawiciele zachodnich związków zawodowych 
starali się utrzymywać stały i regularny kontakt nie tylko z podziemnym kierownic-
twem „Solidarności”, ale także ze strukturami regionalnymi w różnych częściach 
Polski. Zachodni działacze przyjeżdżali z  tajnymi wizytami, przywożąc pienią-
dze oraz wyrazy poparcia od innych organizacji. W niektórych krajach (Niemcy, 
Włochy) działalność solidarnościowych komitetów zamarła jednak po kilkunastu 
miesiącach. Niemniej jednak każde wydarzenie związane z „Solidarnością”, jak 
np.: wizyta Jana Pawła II w lecie 1983 r., uroczystości odebrania Nagrody Nobla 
dla Wałęsy w grudniu 1983 r., zabójstwo ks. Jerzego Popiełuszki w październiku 
1984 r., zatrzymanie na warszawskim Okęciu, a następnie wydalenie z Polski sze-
fa paryskiego komitetu, Seweryna Blumsztajna, w lutym 1985 r., wzięcie udziału 
generała W. Jaruzelskiego w sesji ONZ, w Nowym Jorku we wrześniu 1985 r., 
a następnie jego nieoczekiwana wizyta w Paryżu w grudniu 1985 r.7, były przy-
czynkiem do społecznych mobilizacji na rzecz Polski i „Solidarności”. 

W drugiej połowie lat 80. pomoce humanitarna i związkowa dla Polski bynaj-
mniej nie osłabły, a sam proces ich organizacji stawał się bardziej profesjonalny 
(czasem wręcz biurokratyczny). Utworzony w 1983 r. amerykański fundusz NED 
(National Endowment for Democracy) asygnował miliony dolarów na wsparcie 
ruchów demokratycznych na całym świecie, w tym także w Polsce. W 1986 r., po 
przyjęciu przez prezydenta R. Reagana na specjalnej audiencji szefa brukselskie-
go Biura „Solidarności”, Jerzego Milewskiego, Kongres Stanów Zjednoczonych 
przegłosował przyznanie 1 mln $ dla nielegalnej przecież w Polsce „Solidarno-
ści”. Polski ruch związkowy i wolnościowy pozostawał dla wielu środowisk na 
Zachodzie ważnym punktem odniesienia. Coraz częściej jednak był on postrze-
gany jako jedna z wielu sił tworzących różnicujące się z biegiem lat „społeczeń-
stwo podziemne” w Polsce. Z czasem znaczenia zaczęły nabierać różne krajowe 
inicjatywy o charakterze bardziej politycznym, wyrastające z „Solidarności”, ale 

7  Przyjęcie przez prezydenta F. Mitterranda generała W. Jaruzelskiego, niezależnie od tego, 
że pod presją opinii publicznej został on wpuszczony do Pałacu Elizejskiego tylnymi drzwiami, 
wywołało głośne protesty związkowców i intelektualistów, a także ówczesnego premiera Francji, 
Laurenta Fabiusa.



Marcin Frybes66

od niej niezależne, które dążyły czasem do tworzenia własnych przedstawicielstw 
w krajach Zachodu. 

W 1986 r. zdelegalizowany w Polsce związek zawodowy „Solidarność” został 
przyjęty do dwóch najważniejszych międzynarodowych federacji związkowych, 
uzyskując tym samym oficjalny status na arenie międzynarodowej. Ułatwiło to za-
chodnim politykom przyjeżdżającym coraz liczniej od 1984 r. do Polski (na oficjal-
ne zaproszenie komunistycznych władz albo prywatnie) uzyskanie „cichej zgody” 
władz na nieformalne spotkania z przedstawicielami ruchu „Solidarność”, na czele 
z Lechem Wałęsą i jego doradcą Bronisławem Geremkiem. W 1987 r. ukazała się 
we Francji (a następnie w wielu innych krajach Zachodu) autobiografia Lecha Wa-
łęsy (Droga nadziei), która szybko stała się światowym bestsellerem. „Solidarność” 
znów wracała do gry jako poważna siła na scenie krajowej i  międzynarodowej. 

8. Kulturowy wymiar ruchu wsparcia i pomocy dla „Solidarności” 

Często krańcowo odmienne formy tożsamości, różne sposoby definiowa-
nia ewentualnego przeciwnika, które mobilizowane były w działaniach na rzecz 
Polski i „Solidarności”, a także wymuszona przez zewnętrzne okoliczności, rela-
tywnie szybka profesjonalizacja i instytucjonalizacja samego ruchu, powodowały 
jego stopniowe słabnięcie i wypalanie się. Ten proces nie oznaczał jednak słab-
nięcia wpływu, jaki mógł on wywierać na kształt „modelu kulturowego”. Widać 
to w szczególności w analizach debat i przewartościowań, które ruch wsparcia 
dla „Solidarności” bezpośrednio wywołał lub w istotny sposób wzmocnił. Wśród 
nich dwa tematy zasługują na szczególną uwagę. 

Po pierwsze, zmiany i przewartościowania w postrzeganiu przez społeczeń-
stwa zachodnie (w  konsekwencji także przez samych polityków i  ekspertów) 
radzieckiego modelu komunizmu. Z tego punktu widzenia znamienne były wów-
czas reakcje partii eurokomunistycznych, które w większości otwarcie potępiły 
siłowe „przywrócenie porządku” w Polsce, stając jednoznacznie po stronie nieza-
leżnych sił społecznych (We y d e n t h a l l, P o r t e r, D e v l i n  1991: 443). 

Po drugie, przewartościowania w  sferze geopolitycznej, w  szczególności 
ewolucja stosunku do podzielonego w wyniku postanowień konferencji jałtańskiej 
kontynentu europejskiego. Pod koniec 1981 r. niektórzy przywódcy europejscy 
(przede wszystkim niemieccy, ale także działacze partii socjaldemokratycznych 
w krajach skandynawskich i w Austrii), otwarcie ostrzegali, że jakiekolwiek za-
chodnie wsparcie dla zepchniętej do podziemia „Solidarności” lub protesty prze-
ciwko stanowi wojennemu mogą doprowadzić do wybuchu III wojny światowej. 
Tymczasem w innych krajach (w szczególności we Francji, w Wielkiej Brytanii 
i USA) logiczną konsekwencją coraz bardziej otwartego zakwestionowania pra-
womocności postanowień jałtańskich (a tak naprawdę ‒ narzuconej przez Stalina 
ich interpretacji) było wyodrębnienie w  ramach bloku komunistycznego nowej 



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 67

i samodzielnej przestrzeni nazywanej przez niektórych „Inną Europą”, a przez in-
nych „Europą Środkową”. Opisywanie tej odrębności w kategoriach kulturowych 
musiało doprowadzić z  czasem do postawienia pytania o  rzeczywiste podstawy 
przynależności niektórych krajów (w tym Polski) do imperium sowieckiego. Prze-
jawem tych tendencji było opublikowanie w  1983  r. głośnego tekstu czeskiego 
pisarza, Milana Kundery Zachód porwany –  czyli tragedia Europy Środkowej, 
w którym przekonywał on, że przynależność takich państw, jak Polska, Czecho-
słowacja i Węgry do obszaru wpływów sowieckich to tylko wybryk historii, a Eu-
ropa Środkowa jest niepodzielną częścią, która przynależy od zawsze do świata 
Zachodu. Z tego punktu widzenia przetrwanie w Polsce pomimo represji, zorgani-
zowanego podziemia (po części dzięki pomocy płynącej z Zachodu) spotkało się 
w licznych zachodnich środowiskach z bardzo żywym zainteresowaniem. Wydana 
w Paryżu (ale również w innych krajach) książka A. Michnika Penser la Pologne 
– Morale et politique de la resistance (Pomyśleć Polskę – źródła moralne i po-
lityczne sił oporu społecznego) (M i c h n i k  1983) stała się dla wielu punktem 
zwrotnym. 

Zbyt wiele uwagi poświęcaliśmy dotychczas samej władzy totalitarnej pozostawiając na 
uboczu to, co znajduje się na przeciwnym biegunie, społeczeństwu cywilnemu, jak również 
poszczególnym kulturom narodowym, które totalitaryzm niszczy, ale które pomimo to się od-
radzają, które chce on zmienić i podporządkować, ale które zdolne są stawiać opór 

‒ pisał w 1984 r. francuski politolog Pierre Hassner (H a s s n e r  i in. 1984: 29). 
Sama idea „społeczeństwa podziemnego” lansowana przez podziemną „Solidar-
ność” od połowy 1982 r. wpisywała się w klimaty intelektualne dominujące na 
Zachodzie. Wspomniany już P. Hassner pisał: 

W  miejsce twierdzenia o  absorbcji społeczeństwa cywilnego przez władzę, pojawiła się, 
w ogromnym stopniu pod wpływem fenomenu, jakim był ruch „Solidarność”, nowa idea: au-
tonomicznego społeczeństwa obywatelskiego, będącego bądź to w otwartej opozycji wobec 
totalitarnej władzy, bądź to odwracającego się do niej plecami i organizującego się, w miarę 
możliwości, w sposób niezależny i niejako równoległy (H a s s n e r  1995: 243). 

9. Zakończenie 

Ruch wsparcia i pomocy dla „Solidarności”, który występuje z różnym na-
tężeniem w większości krajów Zachodu w latach 1980‒1989, można analizować 
jako ponadnarodowy ruch społeczny oddziałujący przede wszystkim w obszarze 
kultury. Jak zauważa Aldona Jawłowska (jedna z nielicznych socjolożek8, która 

8  Różne reakcje polskich socjologów na teorię A. Touraine’a można znaleźć w posłowiu do 
polskiego tłumaczenia jego książki Po Kryzysie z 2012 r.



Marcin Frybes68

starała się przeszczepić kategorie Touraine’a na grunt polski), 

jako jeden z warunków koniecznych [do powstania ruchu; przyp. M. F.], musi więc powstać 
taki układ sytuacji, w którym jest nie tylko jakiś problem do rozwiązania, lecz i świadomość 
konieczności rozwiązania tego problemu. […] Niezbędnymi warunkami inicjacji wspólnego 
działania są: przekonanie, że istniejący stan rzeczy nie jest nienaruszalny, że zmiana jest osią-
galna, i że to także ja sam muszę się do niej przyczynić (J a w ł o w s k a  1987: 133). 

I choć ruch ten odwołuje się często do różnych form tożsamości oraz do in-
nych definicji przeciwnika, to można go jednak analizować jako społeczny ruch 
kulturowy. 

Gdy ludzie nie potrafią rozpoznać społecznego świata, gdy zawodzą ruty-
nowo stosowane wzory rozwiązywania codziennych problemów, nowa definicja 
własnej sytuacji staje się niezbędna, a  zarazem trudna do osiągnięcia. W sytu-
acji krytycznej dotychczasowy „kontekst mentalny” staje się nieprzydatny do in-
terpretacji aktualnych wydarzeń, nie dostarczając dla nich punktów odniesienia 
(J a w ł o w s k a  1987: 134). 

Sama zaś kategoria „kontekstu mentalnego”, którą A. Jawłowska zapożycza od 
H. C a n t r i l a  (1941: 14‒21), niewiele się różni od kluczowej dla Touraine’a ka-
tegorii „modelu kulturowego”. Staraliśmy się pokazać, jak wraz z upływem czasu 
ruch wsparcia dla „Solidarności” zmienia się i ewoluuje. Zmieniają się także spo-
soby definiowania celów i stawki konfliktu: od przywrócenia praw związkowych 
i uwolnienia aresztowanych, po uznanie autonomii społeczeństwa obywatelskie-
go oraz nieskrępowanej ekspresji kultur narodowych, aż po wprowadzenie me-
chanizmów demokratycznych, co oznaczać musiało de facto całkowity demontaż 
systemu komunistycznego. Aktorów, którzy uczestniczyli w  akcjach na rzecz 
Polski i „Solidarności”, nic czasami nie łączyło, prócz mobilizacji wokół obrony 
ruchu „Solidarność”. Jednak konsekwencje ich działań sumowały się, potęgując 
zasadnicze zmiany i przewartościowania „modelu kulturowego”. 

Analiza działań podejmowanych w  latach 1980‒1989 przez obywateli Za-
chodu przy użyciu kategorii analitycznych A. Touraine’a, tzn. analiza „z perspek-
tywy” ruchu społecznego, pozwala natomiast wyodrębnić coś, co sam Touraine 
nazywa „ruchem kulturowym”, który doprowadził do zasadniczej zmiany waż-
nych składników obowiązującego na Zachodzie „modelu kulturowego”, w  tym 
sposobów postrzegania i  analizowania społeczeństw znajdujących się ponad 
pół wieku pod radziecką dominacją. Klimat intelektualny, który mu towarzyszył, 
umożliwił dziennikarzom (a  następnie ekspertom i  politykom) skonstruowanie 
nowego języka, nowych kategorii pojęciowych umożliwiających lepsze opisy-
wanie społecznej rzeczywistości tychże krajów. Przy okazji okazało się, że silnie 
zideologizowane obrazy, narzucane i rozpowszechniane dotychczas przez władze 
komunistyczne, nie odpowiadają w  żadnym stopniu prawdzie. W  konsekwen-
cji omawiany ruch wywołał (czy wzmocnił) ważne dyskusje toczone w  wielu 



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 69

środowiskach (w tym, w środowiskach europejskiej lewicy) zarówno nad samą 
naturą władzy komunistycznej, jak i nad przyszłością ruchu związkowego oraz 
nad przyszłością Europy. Przewidział to zupełnie proroczo intelektualista i pisarz 
Andrzej K i j o w s k i  (1982: 21) w wystąpieniu na IV Kongresie Kultury Polskiej 
(11‒13.12.1981), kilkadziesiąt godzin przed wprowadzeniem stanu wojennego: 

[…] powojenny porządek polityczny w Europie został ufundowany na strachu przed nową 
wojną. Przebieg polskiego kryzysu i  sposób, w  jaki reagują nań wszystkie zainteresowane 
strony, świadczą, że doszły do głosu motywy od tego strachu silniejsze. Te motywy ujawniły 
się właśnie w Polsce […] Polska nie jest chorym człowiekiem Europy, lecz jej czułym miej-
scem, w którym pojawiły się naraz wszystkie symptomy chorób kryjących się od dawna w jej 
organizmie pogwałconym przez arbitralne układy. Z tego charakteru polskiego kryzysu muszą 
sobie zdać sprawę mocarstwa, które układy owe zawarły i gwarantują, oraz sami Polacy, któ-
rzy muszą wiedzieć, że cierpiąc dziś głód ekonomiczny i ponosząc olbrzymie ryzyko działają 
na rzecz nowego porządku europejskiego, chociaż sami nie zamierzają go zmieniać, pracują na 
rzecz nowych stosunków międzynarodowych, chociaż nie w ich mocy leży ich reforma. Oto 
jest perspektywa […]. 

Bibliografia 

A s h  G a r t o n  T. (1987), Polska rewolucja: Solidarność, Wydawnictwo Polonia, Londyn. 
B r z e z i ń s k i  J. (1984), “Ouest-France” au secour de la Pologne (ou sur les origines, les dimen-

sions et les raisons d’une grande action de Solidarité, Memoire de Maitrise, Paris‒Rennes. 
C a n t r i l  H. (1941), The Psychology of Social Movements, Transaction Publishers, Washington. 
C h e n o w e t h  E. (2013), AFL-CIO Support for Solidarity: Political, Moral, Financial, Palgrave 

Macmillan Press, New York. 
C h w a l b a  A. (1997), Czasy „Solidarności”. Francuscy związkowcy i NSZZ „Solidarność” 1980–

1990, Księgarnia Akademicka, Kraków. 
D o m b e r  G. (2008), Supporting the Revolution: America, Democracy, and the End of the Cold 

War in Poland, 1980‒1989, Pro Quest ‒ George Washington University, Washington. 
D o m b e r  G. (2009), Émigré Networks, the National Endowment for Democracy and American 

Support to Solidarność, University of North Florida, Miami. 
F r i s z k e  A. (2006), Solidarność Podziemna 1981‒1989, ISP PAN, Stowarzyszenie „Archiwum 

Solidarności”, Warszawa. 
F r y b e s  M.  (2008), French Enthousiasm for Solidarność, „European Review”, Vol. 16, No. 1, 

s. 65‒74. 
F r y b e s  M. (2010a), Janka Strzeleckiego fascynacje Solidarnością… i ich francuskie kontynuacje, 

[w:] E. M o r a w s k a (red.), Aktualność idei Jana Strzeleckiego – niepokoje i kontynuacje, 
Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa, s. 112‒124. 

F r y b e s  M. (2010b), Społeczne reakcje Zachodu na fenomen „Solidarności” i rola emigracyjnych 
struktur związku 1980–1989, [w:] Ł. K a m i ń s k i, G. W a l i g ó r a, NSZZ „Solidarność” 
1980–1989, t. 2, Ruch społeczny, Wydawnictwo IPN, Warszawa 2010, s. 505–574.

F r y b e s  M., M i c h e l  P.  (2000), Po komunizmie, o  mitach w  Polsce współczesnej, Krupski 
i S-ka, Warszawa. 

G o d d e e r i s  I. (2010), The Transnational Scope of Western Labour’s Solidarity with Solidarność, 
„Labour History Review”, April, Vol. 75, No. 1, s. 60‒75. 



Marcin Frybes70

G o d d e e r i s  I. (ed.) (2010), Solidarity with Solidarity – Western Trade Unions and the Polish 
Crisis, 1980‒1982, Lexington Books, London. 

H a m o n  H., R o t m a n  P. (1984), La deuxième gauche, Éditions Ramsay, Paris. 
H a r t  G. (1995), For Our Freedom and Yours. Za naszą i waszą wolność. A History of the Polish 

Solidarity Campaign of Great Britain 1980–1994, Polish Solidarity Campaign, London. 
H a s s n e r  P.  (1995), Les révolutions ne sont plus ce qu’elles étaient, [w:]  J. S e m e l i n (ed.), 

Quand les dictatures se fissurent – résistances civiles à l’Est et au Sud, Desclée de Brouwer, 
Paris, s. 241‒252. 

H a s s n e r  P. et al. (réd.) (1984), Totalitarismes, Economica, Paris. 
H e r u d a y-K i e ł c z e w s k a  M.  (2012), Reakcja Francji na wprowadzenie stanu wojennego 

w Polsce: grudzień 1981 – styczeń 1982, IPN, Warszawa. 
J a w ł o w s k a  A. (1987), Więcej niż teatr, PIW, Warszawa. 
K i j o w s k i  A. (1982), W Kongres Kultury Polskiej, „Almanach Stanu Wojennego”, nr 1, (Wy-

dawnictwo Krąg, Warszawa), s. 15‒19. 
K r z e m i ń s k i  I.  (2013), Solidarność. Niespełniony projekt polskiej demokracji, Europejskie 

Centrum Solidarności, Gdańsk. 
K u c z y ń s k i  P., F r y b e s  M. i in. (1994), W poszukiwaniu ruchu społecznego – wokół socjologii 

Alaina Touraine’a, Oficyna Naukowa, Warszawa. 
K u l a  M. (1995), Niespodziewani Przyjaciele, czyli rzecz o zwykłej ludzkiej solidarności, Wydaw-

nictwo TRIO, Warszawa. 
K u n d e r a  M. (1984), Zachód porwany – czyli tragedia Europy Środkowej, „Zeszyty Literackie”, 

nr 5, s. 23‒38. 
K u n i c k i-G o l d f i n g e r  M.  (2014), Stowarzyszenie Solidarité France-Pologne i  jego pomoc 

dla Polski w latach osiemdziesiątych XX wieku, [w:] A. P i e k a r a k a (red.), Świat a Solidar-
ność, IPN, Warszawa, s. 145‒180. 

L e f o r t  C. (1976), Un homme en trop, Le Seuil, Paris. 
M a c E a c h i n  D. J. (2000), US Inteligence and the Polish Crisis 1980‒1981, Center for the Study 

of Intelligence, Washington. 
M i c h n i k  A. (1983), Penser la Pologne – Morale et politique de la résistance, La Découverte, 

Paris. 
P a c z k o w s k i  A. (2010), Dyplomacja czasów kryzysu (1980‒1989). Zarys wstępny, [w:] W. M a -

t e r s k i, W.  M i c h o w i c z (red.), Historia dyplomacji polskiej, t.  VI, PISM, Warszawa, 
s. 821‒855. 

P a c z k o w s k i  A., B y r n e  M., D o m b e r  G. F., K l o t z b a c h  M. (2007), From Solidarity 
to Martial Law: The Polish Crisis of 1980‒1981: A Documentary History, Central European 
University Press, Budapest. 

P a n n é  J.-L., W a l l o n  E. (1987), L’Entreprise sociale, le pari autogestionnaire de Solidarność, 
L’Harmattan, Paris. 

P l e s k o t  P. (2013), Kłopotliwa panna „S”. Postawy polityczne Zachodu wobec „Solidarności” 
na tle stosunków z PRL (1980–1989), IPN, Warszawa. 

R i e c h e r s  A (2006), Pomoc dla „Solidarności”. Przykłady pomocy zachodnioniemieckiego spo-
łeczeństwa i państwa w latach 1980‒1989, Fundacja F. Ebbert, Warszawa. 

S j u r s e n  H. (2003), The United States, Western Europe and the Polish Crisis. International Rela-
tions in the Second Cold War, Palgrave Macmillan, London. 

S t r ę k o w s k i  J.  (2005), Bohaterowie Europy; Norwegia –  Polsce 1976‒1989, Wydawnictwo 
Test, Warszawa. 

T o u r a i n e  A. (1978), La voix et le regard, Le Seuil, Paris. 
T o u r a i n e  A. (1989), Solidarność. Analiza ruchu społecznego 1980‒1981, Wydawnictwo Spacja, 

Warszawa. 



Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski  w latach 80. jako ruch społeczny 71

T o u r a i n e  A.  (2006), Rola podmiotu w  społeczeństwach nowoczesnych, [w:] A.  J a s i ń s k a-
-K a n i a, L.  N i j a k o w s k i, J.  S z a c k i, M.  Z i ó ł k o w s k i (red.), Współczesne teorie 
socjologiczne, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa, s. 769‒788. 

T o u r a i n e  A. (2010), Samotworzenie się społeczeństwa, Nomos, Kraków. 
T o u r a i n e  A. (2012), Po kryzysie, Oficyna Naukowa, Warszawa. 
W a ł ę s a  L. (1989), Droga nadziei, Wydawnictwo Znak, Kraków.
W e y d e n t h a l  J. B., P o r t e r  B. D., D e v l i n  K. (1991), Polski dramat 1980‒1982, Oficyna 

Wydawnicza Rytm, Warszawa. 
W i e v i o r k a  M. (1987), L’effet Pologne in Clevenot M (dir.), L’état des religions dans le monde, 

La Découverte/CERF, Paris. 
W r ó b e l  J. (2012), Polonia chicagowska w dobie „Solidarności”, IPN, Łódź. 

Marcin Frybes 

HELP AND SUPPORT TO POLAND AND “SOLIDARITY”  
THROUGHOUT THE 1980S AS A SOCIAL MOVEMENT 

Summary. The beginnings of “Solidarity” in 1980 were accompanied by emotions and great 
interest throughout the world. In the 15 months of its legal existence, “Solidarity” became a sym-
bol of freedom and the struggle for recognizing human subjectivity without resorting to violence. 
Various circles in the West had high hopes and much diversified expectations connected with “Soli
darity”. The  imposition of martial law in Poland met with universal condemnation. In the place 
of a few thousand interned leaders of the “Solidarity” movement, who in the eyes of the authorities 
of the Polish People’s Republic constituted a mortal danger for the communist system, in various 
countries of the world, there appeared at least an equal number of very determined “friends of Soli-
darity” (union activists, journalists, intellectuals, lecturers, students, and Polish émigrés of different 
generations, including dissidents and activists of Polish democratic resistance and the “Solidarity 
Trade Union” members who were at the time abroad). The actions undertaken by them throughout 
the 1980s composed a transnational movement of support and unity with Poland and “Solidarity”. 
When analyzing it in the category of a social movement, in the meaning attributed to such a phe-
nomenon by the  French sociologist Alain Touraine, the  most important dimension of  it was its 
influence on what Touraine defines as “cultural model”, which in turn influences directly the sphere 
of politics. The support movement for “Solidarity” in particular contributed to the eventual delegiti-
mizing of the communist project, to creating a new language capable of describing social phenome-
na in the countries of the former Soviet bloc, as well as to authenticating Polish (and not only Polish) 
dissident movements as a possible and definitely real democratic alternative to the communist appa-
ratchiks governing the state. The movement has brought very definitive results not only in the sphere 
of culture but also in politics and, partially, also geopolitics. 

Keywords: Poland, Solidarity, Western World, Communism, Trade Unions, social movement, 
Touraine, France, United States. 





A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 73 ]

Joanna Orzechowska-Wacławska* 

STARE I NOWE OBLICZE NACJONALIZMU.  
WNIOSKI Z BADAŃ NAD BASKIJSKIM  
RUCHEM NACJONALISTYCZNYM 

Abstrakt. W artykule podejmuję problem współczesnego nacjonalizmu i miejsca, jakie zaj-
muje on pośród funkcjonujących dzisiaj ruchów społecznych. Podkreślając aktualność problematy-
ki nacjonalistycznej i obecność nacjonalizmu we współczesnym świecie, zwracam uwagę na pewną 
ciągłość tradycji nacjonalistycznej i równoczesną odmienność dzisiejszego „nowego” nacjonalizmu 
od klasycznego („starego”) nacjonalizmu XIX-wiecznego. Przedmiotem analizy był tu nacjonalizm 
baskijski, który nie tylko pozostaje jedną z podstawowych sił obecnych w baskijskiej przestrze-
ni społecznej, lecz jest również dobrą egzemplifikacją wspomnianej, szczególnej specyfiki nacjo-
nalizmu, tj.  łączenia przez niego przeszłości z  teraźniejszością. Z  jednej strony nacjonalizm ten 
jest „nowy”, bo nowe są warunki społeczne, ekonomiczne i polityczne, w których funkcjonuje (co 
szczególnie widoczne w odniesieniu do celów nacjonalizmu), z drugiej zaś pozostaje wierny swojej 
tradycji – niezmienne pozostają wartości nacjonalistyczne; zarówno „stary” jak i  „nowy” nacjo-
nalizm opiera się na przekonaniu, że Baskowie są narodem i powinni mieć prawo do zachowania 
swojej kultury narodowej i języka oraz samodecydowania o sobie w sferze politycznej. 

Słowa kluczowe: nacjonalizm, Kraj Basków, globalizacja. 

1. Kilka uwag o współczesnym nacjonalizmie 

Niniejszy artykuł jest głosem w dyskusji na temat roli i miejsca ruchu nacjo-
nalistycznego w kształtowaniu współczesnej przestrzeni społecznej. Nacjonalizm 
nie jest nowym ruchem społecznym zrodzonym na fali kontestacji globalizacji. 
Jego początki w Europie Zachodniej sięgają XIX w., gdy pod wpływem proce-
su modernizacji ówczesne społeczeństwa europejskie przekształciły się z trady-
cyjnych (preindustrialnych) w  społeczeństwa nowoczesne (industrialne) oparte 

*  Dr, Katedra Kultury i Społeczeństwa Europy, Instytut Europeistyki, Wydział Studiów Mię-
dzynarodowych i Politycznych, Uniwersytet Jagielloński, ul. Jodłowa 13, 30-252 Kraków; joanna.
orzechowska-waclawska@uj.edu.pl.



Joanna Orzechowska-Wacławska74

na gospodarce przemysłowej, nowej hierarchii stratyfikacyjnej zbudowanej na 
podziałach klasowych i  na zasadach, takich jak indywidualizm, specjalizacja, 
racjonalność, ekonomizm i  biurokracja (S z t o m p k a  2005: 82‒85). Chrono-
logicznie rzecz ujmując, nacjonalizm jest zatem „starym” ruchem społecznym, 
wyrosłym w  epoce minionej, a  więc w  zupełnie innym porządku społecznym. 
W konsekwencji „klasyczny” (tj. XIX-wieczny) nacjonalizm jest zasadniczo róż-
ny od ruchów „nowych”, powstających począwszy od lat 60. XX w., zarówno pod 
względem skali przynależności (masowość „dawnych” ruchów społecznych ver-
sus indywidualizm, ale też uniwersalizm nowych), organizacji (formalność versus 
nieformalność) lub też obszaru aktywności i celów (cele polityczno-ekonomiczne, 
działanie na rzecz członków ruchu versus oddziaływanie na system normatyw-
ny, działanie w imieniu szerszych zbiorowości). Mimo tego „starego” rodowodu 
nacjonalizmu, jego analiza w  kontekście współczesności wydaje się uzasadnio-
na, dostarczyć może bowiem cennych wniosków na temat zmienności ruchów 
społecznych i różnorodności form mobilizacji społecznej w dzisiejszym świecie. 
W szczególności istnieją dwa zasadnicze powody, dla których w dyskusjach po-
święconych nowym ruchom społecznym warto dziś mówić o nacjonalizmie. 

Po pierwsze, nacjonalizm pozostaje fenomenem aktualnym. Choć od epoki 
modernizmu zmieniły się warunki społeczne, ekonomiczne i polityczne, w któ-
rych powstawały w Europie ruchy nacjonalistyczne, potrzeba afirmacji i obrony 
własnej tożsamości kulturowej, będąca w istocie siłą napędową nacjonalizmu, jest 
wciąż jedną z  kluczowych potrzeb współczesnego człowieka. Procesy globali-
zacji, prowadzące do «skurczenia się czasu i  przestrzeni», a więc sprawiające, 
że – jak słusznie podkreślał Roland Robertson – świat społeczny staje się „jed-
nym” (single place) (R o b e r t s o n  1992: 8), nie przyczyniły się do zaniku różno-
rodności kulturowej i powstania jednej kultury uniwersalnej. Choć w globalizację 
niejako „wpisane są” procesy uniformizacji i homogenizacji, jej równie naturalną 
konsekwencją jest uruchomienie i wzmocnienie procesów partykularyzacji i róż-
nicowania. Owo współwystępowanie tendencji globalnych i  lokalnych, a  więc 
uniwersalnych i partykularnych, szeroko opisywane w literaturze tematu, dotyczy 
zarówno sfery socjopolityki, gdzie równocześnie zachodzą procesy fragmentary-
zacji i integracji oraz towarzyszące im tendencje do różnicowania i jednoczenia, 
jak i płaszczyzny socjokulturowej, gdzie z  jednej strony obserwujemy powsta-
wanie coraz bardziej pluralnych i otwartych form tożsamości zbiorowej odwołu-
jących się do kategorii ponadnarodowych, z drugiej zaś coraz silniej nasilają się 
sentymenty lokalne, a przejawem tego ostatniego jest współcześnie zachodzący 
proces rewitalizacji etniczności. 

Tę zależność pomiędzy globalizmem i lokalizmem, na którą uwagę zwracają 
m.in.: Zygmunt Bauman, Anthony Giddens, Manuel Castells lub Roland Robert-
son należałoby rozumieć w odniesieniu do logiki dominacji i obrony. Z jednej stro-
ny proces globalizacji prowadzi bowiem do „spłaszczenia się świata” sprawiając, 



Stare i nowe oblicze nacjonalizmu. Wnioski z badań… 75

że „jego główne elementy osiągają taki potencjał technologiczny i organizacyjny, 
że są w stanie działać jako jedność w czasie rzeczywistym i na skalę światową” 
(C a s t e l l s  1999: 22), z drugiej – rodzi społeczną obawę przed całkowitą utratą 
kontroli nad własnym życiem, przed marginalizacją i wykluczeniem wszystkich 
tych, którzy nie są w  stanie sprostać wyzwaniom rynku, przed nienadążeniem 
za wyzwaniami, które nakłada na nas współczesny świat. To właśnie w tym glo-
balnym, pędzącym naprzód świecie, wszystko co lokalne, autentyczne, własne 
i swojskie staje się coraz bardziej atrakcyjne, ponieważ jest „namacalne” i zna-
ne, a przez to bezpieczne. W tym sensie rewitalizacja etniczności, a więc powrót 
do własnych korzeni kulturowych, jest jak najbardziej „logiczną” i „racjonalną” 
odpowiedzią na globalizację. Te instytucje, ruchy i ideologie, które sięgają dziś 
do kultury autentycznej, które zwracają się ku temu, co własne i partykularne, 
z którymi można się utożsamić, stają się więc bardzo atrakcyjne, ponieważ dają 
oparcie i poczucie bezpieczeństwa. To właśnie w tym tkwi źródło popularności 
wszelkich lokalizmów, regionalizmów i  nacjonalizmów. Globalizacja nie przy-
czyniła się do ich zaniknięcia, przeciwnie – tchnęła w nie nowe życie, stwarzając 
warunki do ich rozwoju. Siłę tych „-izmów” – w szczególności zaś tych ostatnich 
– wzmacniają dodatkowo momenty kryzysu i zagrożenia, ponieważ wyostrzają 
świadomość własnej tożsamości. To właśnie dlatego w dobie kryzysu światowego 
ideologie i ruchy nacjonalistyczne są tak popularne, wyznaczają bowiem granice 
między tym, co obce i zagrażające, a tym, co własne i co należy chronić. 

Drugim powodem, dla którego warto badać nacjonalizm w kontekście współ-
czesności, jest jego nowy i odmienny charakter. Mówiąc innymi słowy: współ-
czesny nacjonalizm, choć wielokrotnie odwołuje się do przeszłości i  tradycji 
XIX-wiecznego ruchu narodowego, jest jednak jakościowo inny od nacjonalizmu 
pierwszej nowoczesności, inne są bowiem wyzwania doby ponowoczesnej i inny 
jest kontekst, w którym ruch nacjonalistyczny dzisiaj funkcjonuje. Tę nowość dzi-
siejszego nacjonalizmu odnieść można zarówno do tego, co tyczy celów i aspira-
cji ruchu nacjonalistycznego, jego organizacji i zaplecza społecznego, jak i jego 
powiązań z kategorią narodu i tożsamości narodowej. 

Kiedy w XIX-wiecznej Europie powstawały ruchy narodowościowe, natu-
ralnym dążeniem nacjonalizmu była kongruencja granic politycznych i kulturo-
wych. W dobie modernizacji, gdy w wyniku procesu industrializacji dochodziło 
do przekształcenia się społeczeństw europejskich z  tradycyjnych (agrarnych) 
w nowoczesne (industrialne), czemu w sferze społeczno-politycznej towarzyszył 
proces postępującej centralizacji władzy państwowej, znaczenie państwa wyraź-
nie wzrastało. Państwo narodowe, które w Europie Zachodniej budowane było 
konsekwentnie poprzez wprowadzenie systemu powszechnej edukacji w  języ-
ku „narodowym” i obowiązkowej służby wojskowej w armii „narodowej”, było 
–  sięgając do terminologii Anthony’ego Giddensa –  rzeczywistą „ograniczoną 
przestrzenią władzy państwowej” (bordered power-container) (G i d d e n s  1987: 
120). W takim kontekście niepodległość (tj. jej uzyskanie – w przypadku nacjo-



Joanna Orzechowska-Wacławska76

nalizmów peryferyjnych, używając terminologii Charlesa Tilly’ego: state-seeking 
nationalisms, lub umocnienie – w przypadku nacjonalizmów państwowych, u Til-
ly’ego: state-led nationalisms) była w  pewnym sensie bezdyskusyjnym celem 
każdego ruchu nacjonalistycznego, ponieważ tylko ona pozwalała na realizację 
postulatu samorządności narodu. W dobie globalizacji, internacjonalizacji i inte-
gracji, państwo narodowe przestaje być jedynym punktem odniesienia dla współ-
czesnego nacjonalizmu. W dzisiejszym świecie sieciowych powiązań, dzielonej 
suwerenności i  współzależności politycznej, gdy żadne państwo narodowe nie 
jest już w  stanie całkowicie i  samodzielnie decydować o  sobie, niepodległość 
przestaje być celem oczywistym. 

W takich warunkach nacjonalizm dzisiejszy bardziej niż wcześniej zaczyna 
odwoływać się przede wszystkim do sfery wartości i kultury. Nie można przez 
to rozumieć, że abstrahuje on od polityki, bez wątpienia nacjonalizm pozostaje 
zanurzony zarówno w sferze polityki, jak i kultury, niemniej jednak dzisiaj bar-
dziej niż wcześniej jego istnienie legitymizowane jest poprzez realizację celów 
kulturowych, nie zaś jedynie politycznych. Na ten kulturowy aspekt nacjonali-
zmu, o którym tu mowa, zwraca także uwagę Manuel Castells, gdy podkreśla, 
że zainteresowanie ideologią nacjonalistyczną nie wynika dziś już z dążenia do 
kongruencji granic kulturowych z politycznymi (jak zakładała przecież klasyczna 
już definicja nacjonalizmu Ernesta Gellnera), lecz jest związane z potrzebą po-
wrotu do własnej kultury i lokalności (C a s t e l l s  2008: 43). 

Konsekwencją przeniesienia akcentów ze sfery polityki do kultury jest coraz 
większa heterogenizacja ruchu nacjonalistycznego. Jeśli XIX-wieczne nacjonali-
zmy były ruchami względnie homogenicznymi i spójnymi w sensie organizacji, 
warstwy doktrynalnej lub zaplecza społecznego, dzisiejszy nacjonalizm staje się 
coraz bardziej szeroką platformą ideową zarówno ze względu na warstwę dok-
trynalną, metody działania, jak i zaplecze społeczne; przestaje być zatem ruchem 
wewnętrznie jednorodnym. 

Ostatnią z  wymienianych tu istotnych nowości współczesnego nacjonali-
zmu jest jego oderwanie od tożsamości narodowej. Jeśli w dobie modernizacji 
nacjonalizm bardzo silnie powiązany był z autoidentyfikacją narodową, dziś są 
to kategorie rozdzielne. Mówiąc inaczej: sentyment nacjonalistyczny i narodowy, 
chociaż pozostają ze sobą związane, nie są tożsame. Jedno może istnieć bez dru-
giego, jako jedna z form autoidentyfikacji jednostki. 

Jakkolwiek współczesny nacjonalizm, zgodnie z tym, co napisano powyżej, 
posiada wiele nowych charakterystyk różniących go od jego klasycznej XIX-
-wiecznej odmiany; w pewnych aspektach wciąż odwołuje się do swojej histo-
rycznej postaci. Jeśli nowe są cele lub metody działania, to niezmienne pozostają 
wartości nacjonalistyczne. Zarówno „stary”, jak i  „nowy” nacjonalizm za war-
tość najważniejszą uznają bowiem naród, choć dzisiejsza koncepcja dotycząca 
tego, co należy robić, aby zagwarantować trwanie owego narodu, jest już inna niż 
w przeszłości. 



Stare i nowe oblicze nacjonalizmu. Wnioski z badań… 77

W  ten sposób współczesny nacjonalizm łączy w  sobie aspekty nowości 
i zmiany, a zarazem pewnej ciągłości i historyczności wynikających z jego trady-
cji. To sprawia, że badanie obecnego ruchu nacjonalistycznego wymaga uwzględ-
nienia nie tylko współczesnego kontekstu, lecz także jego genezy i historii. 

2. Baskijski ruch nacjonalistyczny – w świetle wyników empirycznych 
badań własnych 

W niniejszym artykule rozważam problem współczesnego baskijskiego ruchu 
nacjonalistycznego. Przedstawione tu wyniki uzyskałam w efekcie analizy danych 
zebranych w trakcie własnych badań terenowych, które prowadzone były w latach 
2008–2010 w Autonomii Baskijskiej. Obejmowały one zarówno analizę baskijskich 
procesów narodotwórczych, w tym: formułowanie koncepcji narodu baskijskiego 
jako podmiotu procesów tożsamościowych, źródeł XIX-wiecznego baskijskiego na-
cjonalizmu, organizację tego ruchu, jego zaplecze społeczne i warstwę ideologiczną 
(analiza archiwalnych danych źródłowych), jak i współczesny kształt nacjonalizmu 
i procesy rekonstrukcji tożsamości narodowej w dobie globalizacji (badania w opar-
ciu o wywiady pogłębione, własne badania ankietowe i analizę danych zastanych). 

Z  uwagi na ograniczenie objętości i  zakresu przedmiotowego koncentru-
ję się na przedstawieniu wniosków z  badań empirycznych odnoszących się do 
współczesnego baskijskiego ruchu nacjonalistycznego, nakreśliwszy uprzednio 
historyczny kontekst powstawania nacjonalizmu w  XIX  w. i  jego podstawowe 
przesłanki ideowe. Celem opracowania jest przede wszystkim zarysowanie spe-
cyfiki współczesnego nacjonalizmu baskijskiego, wskazanie na miejsce, jakie 
zajmuje w dzisiejszym baskijskim społeczeństwie i pokazanie jego szczególnego 
charakteru, który łączy w sobie element ciągłości (tradycji) i zmiany. Chodzi więc 
o pokazanie tego, co w dzisiejszym nacjonalizmie jest nowe i co różni go od jego 
XIX-wiecznego pierwowzoru, i to, co w nim niezmienne, co odwołuje się do cią-
głości tradycji nacjonalistycznej. 

Jakakolwiek naukowa dyskusja na temat nacjonalizmu wymaga wcześniej-
szego uszczegółowienia kwestii terminologicznych. Nacjonalizm jest bowiem 
pojęciem bardzo „pojemnym”, a sposób, w jaki jest rozumiany zależy od konkret-
nego kontekstu kulturowego, społecznego i politycznego, do którego się odnosi. 
W konsekwencji jest to pojęcie silnie zabarwione emocjonalnie, co szczególnie 
odzwierciedla się w  języku potocznym (a często także w pracach naukowych), 
gdzie nacjonalizm jest zwykle zestawiany na zasadzie binarnej opozycji z patrio-
tyzmem, i w takim znaczeniu ma on określać postawę i zachowanie jednoznacznie 
negatywne, tj.  wykluczające, ksenofobiczne, etnocentryczne, wrogie, w  odróż-
nieniu od zachowania patriotycznego, które oceniane jest z gruntu pozytywnie 
jako  włączające, otwarte, oparte na wartościach takich, jak ojczyzna, pamięć 
o przodkach lub dbałość o dobro narodu. 



Joanna Orzechowska-Wacławska78

W niniejszym artykule pojęcia „nacjonalizm” używam do opisania zarówno 
ruchu społecznego posiadającego swoje zaplecze społeczne i swoistą organizację, 
jak i ideologii, która go legitymizuje. W centrum tak rozumianego nacjonalizmu 
znajduje się naród definiowany jako pewna wspólnota społeczno-polityczno-kultu-
rowa. Tym samym termin „nacjonalizm” stosowany jest w pracy szeroko i nie ma 
charakteru wartościującego lub oceniającego. Takie rozumienie nacjonalizmu jest 
zgodne z tradycją przyjętą w piśmiennictwie anglosaskim. Jest ono również uza-
sadnione kontekstem, do którego się odnosi – określenia, takie jak „nacjonalizm 
baskijski” oraz „nacjonalista baskijski” nie posiadają jednoznacznie pozytywne-
go lub negatywnego charakteru, lecz są zwykle traktowane jako charakterystyki 
opisujące ruch, ideologię, a także sentyment przynależności, który odnosi się do 
wspólnoty baskijskiej rozumianej jako naród, która posiada zarówno swoje cha-
rakterystyczne cechy kulturowe, jak i swoje interesy ekonomiczne oraz polityczne. 

Początki nacjonalizmu baskijskiego sięgają XIX w., gdy w wyniku proce-
su modernizacji, w  tym przede wszystkim industrializacji i  urbanizacji, doszło 
do zasadniczego przekształcenia struktury gospodarki baskijskiej, reorganizacji 
baskijskiej struktury społecznej, tj. pojawienia się nowych aktorów, nowych in-
teresów i w efekcie nowych konfliktów społecznych, słowem ‒ przekształcenia 
preindustrialnego (tradycyjnego) społeczeństwa baskijskiego w nowoczesne spo-
łeczeństwo przemysłowe. 

Zmiany społeczno-gospodarcze, o  których tu mowa, miały swoje źródło 
w prowadzonej właściwie już od XVIII w. przez władców hiszpańskich polityce 
centralizacji i unifikacji władzy państwowej. Na ziemiach baskijskich polityka ta 
wymierzona była przeciwko baskijskim prawom i przywilejom znanym pod nazwą 
fueros, które nadawały tym terenom (i ich mieszkańcom) specjalne uprawnienia, 
tj. np. zwolnienie z obowiązkowej służby wojskowej w armii królewskiej. Począw-
szy od pierwszej połowy XIX w., gdy w wyniku systematycznych działań władzy 
centralnej fueros ulegały stopniowej erozji, by całkowicie zostać zlikwidowane 
w 1876 r., za ich obroną wypowiedziała się duża część baskijskiego społeczeństwa 
organizując się w ramach ruchu karlistowskiego i foralnego (tzw. fuersimo). Mimo 
że karlizm nie miał charakteru wyłącznie baskijskiego (był to ogólnohiszpański 
ruch konserwatywny, który największym poparciem cieszył się w Kraju Basków 
i w Katalonii), zaś foralizm jako polityczno-kulturalny ruch regionalny podkreślał 
wewnętrzną różnorodność i podmiotowość ludów baskijskich, nie zaś ich jedność 
kulturową, z  punktu widzenia rozwoju ideologii nacjonalistycznej (która często 
odwoływała się do tradycji karlizmu i foralizmu), jak również zaplecza społecz-
nego ruchu nacjonalistycznego (które wywodziło się z obydwu nurtów), obydwa 
uznawane są za ruchy i ideologie o charakterze prenarodowym. 

Znoszenie przez hiszpańskich monarchów baskijskich fueros przyczyniło się 
do wprowadzenia zmian w  zakresie prawodawstwa baskijskiego, tj.  włączenia 
pod generalną jurysdykcję władzy królewskiej tych obszarów, które do tej pory 



Stare i nowe oblicze nacjonalizmu. Wnioski z badań… 79

znajdowały się w rękach lokalnych władz baskijskich. Z punktu widzenia oma-
wianych tu procesów gospodarczych, największe znaczenie miały zmiany w za-
kresach: 1) praw własności kopalń – nowe prawo pozwalało na ich prywatyzację 
(wcześniej kopalnie były własnością municypalną), oraz 2)  rodzaju towarów 
dopuszczonych do eksportu – ostatecznie w 1868 r. zniesione zostały istniejące 
do tej pory ograniczenia prawne dotyczące wywozu rudy żelaza za granicę. Po-
nieważ vizcayskie złoża niskofosforycznej rudy potrzebnej do wyrobu stali były 
pożądanym zasobem handlowym, usunięcie wcześniejszych restrykcji prawnych 
przyczyniło się do spektakularnego wzrostu wydobycia rudy żelaza. Otworzyło 
to tym samym drogę procesowi uprzemysłowienia terenów baskijskich, w  tym 
przede wszystkim Vizcai, tj. jednej z siedmiu historycznych prowincji baskijskich 
(a trzech tworzących obecnie Autonomię Baskijską), która politycznie przynależy 
do Hiszpanii, posiada swoje centrum w Bilbao i która jako pierwsza doświadczyła 
procesu industrializacji. 

Konsekwencją wspomnianych przemian były: 1) zwiększenie odsetka osób 
pracujących w  przemyśle przy równoczesnym zmniejszaniu się sektora rolni-
czego, 2) rozwój ośrodków miejskich i wzrost odsetka ludności zamieszkującej 
miasta, co związane było przede wszystkim z powstaniem bilbaońskiego obsza-
ru metropolitarnego (BOM, hiszp. área metropolitana de Bilbao), oraz 3) zmia-
ny demograficzne, tj.  gwałtowny wzrost populacji Vizcai, który wywołany był 
pierwszą masową imigracją na ziemie baskijskie (boom demograficzny dotyczył 
przede wszystkim rejonu rozwijającej się aglomeracji miejsko-przemysłowej 
–  w  latach 1877‒1887 populacja BOM wzrosła o  68,7%, z  poziomu wyjścio-
wego 62 417 do 105 325 (dane Instituto Nacional de Estadística, INE)). Nowe 
możliwości pracy, które oferowały powstające i rozwijające się ośrodki miejskie, 
stanowiły zachętę nie tylko dla mieszkańców innych ziem baskijskich (imigracja 
wewnętrzna krótko- i  średniodystansowa, głównie chodzi o  migrację wiejskiej 
ludności baskijskiej ze wsi do miasta), lecz również dla przybyszów spoza obsza-
ru baskijskiego, głównie z Burgos, Kastylii i Leonu, Galicji, Asturii i Kantabrii 
(imigracja zewnętrzna, długodystansowa). 

To właśnie w  takiej atmosferze gwałtownych przemian społeczno-ekono-
micznych i przekształceń porządku instytucjonalno-politycznego dojść mogło do 
powstania takiego reakcyjnego ruchu społecznego, jakim był pierwszy baskijski 
nacjonalizm. Modernizacja oznaczała bowiem nie tylko koniec jednej epoki i na-
stanie nowej. Otworzyła również drogę imigracji i  sprowadziła na ziemie ba-
skijskie „obcych” mówiących innym niż ludność miejscowa językiem, mających 
różne od niej tradycje i  zwyczaje. W  obliczu tak dramatycznych zmian, które 
dokonały się na oczach jednego właściwie pokolenia Basków, ideologia, która od-
woływała się do przeszłości i rysowała granicę pomiędzy tym, co własne (baskij-
skie), a więc tym, co należy ochraniać, a tym, co obce (hiszpańskie) i zagrażające, 
znaleźć musiała wielu zwolenników. 



Joanna Orzechowska-Wacławska80

Fundament ideologiczny nacjonalizmu baskijskiego sformułowany zo-
stał przez wychowanego w  karlistowskiej rodzinie Sabino de Ariana y Goiri 
(1865‒1903). Arana nie tylko stworzył podstawy ideowe baskijskiego nacjona-
lizmu i zbudował organizację polityczną ruchu, dał również Baskom ich główne 
symbole projektując baskijską flagę (ikurriña) i układając słowa hymnu. 

Koncepcja Arany opierała się, najkrócej rzecz ujmując, na przekonaniu, 
że Baskowie są odrębnym narodem i dlatego też powinni posiadać własną pań-
stwowość (jakkolwiek z biegiem lat Arana zaczął powoli odchodzić od swoich 
pierwotnych dążeń niepodległościowych, uznając autonomię jako możliwe roz-
wiązanie polityczne (tzw. „ewolucja hiszpańska”)). Przekonanie o unikatowości 
i organicznej wręcz odmienności Basków od jakiegokolwiek innego narodu na 
świecie Arana oparł na wierze w istnienie odrębnej rasy baskijskiej. Uznanie rasy 
za najważniejszy komponent narodowy, któremu podporządkowane były inne, 
takie jak: język, prawa, charakter i zwyczaje oraz osobowość historyczna, pozwo-
liło Aranie z jednej strony na wskazanie na jednoczący wszystkie ludy baskijskie 
symbol konstytutywny (mimo różnic między Vizcaińczykami, Guipuzcoańczyka-
mi itd., wszyscy byli Baskami, bo należeli do rasy baskijskiej), z drugiej zaś na 
wyznaczenie bardzo wyraźnej linii oddzielającej „swoich” od „obcych” (Bask nie 
był Hiszpanem, a Hiszpan Baskiem, bo każdy z nich należał do innej rasy). Ba-
rometrem baskijskości w takim ujęciu było w świetle koncepcji Sabino de Arany 
nazwisko. 

Ważnym aspektem ideologii nacjonalistycznej sformułowanej przez Sabino 
Aranę był jej reakcyjny i antynowoczesny charakter. Doktryna Arany w swojej 
najbardziej radykalnej postaci była antyhiszpańska, antysocjalistyczna i antyka-
pitalistyczna zarazem, antyliberalna i  antyindustrialna. Chociaż stosunek Ara-
ny do modernizacji uległ w toku jego życia politycznego znaczącej przemianie 
(tzw. „ewolucja modernistyczna”), nie zmieniło to faktu, że nacjonalizm baskijski 
pozostał ruchem pryncypialnie antagonistycznym w stosunku do wszystkich spo-
łecznych konsekwencji industrializacji (nawet jeśli w nurcie nacjonalistycznym 
już pod koniec XIX w. zaczęły pojawiać się hasła pochwalające postęp i nakła-
niające do promowania rozwoju baskijskiej gospodarki narodowej oraz tworzenia 
i rozwoju rodzimego przemysłu). 

3. Aktualność nacjonalizmu 

Jakkolwiek od czasów Sabino de Arany zmieniły się całkowicie warunki spo-
łeczne, ekonomiczne i polityczne, nacjonalizm wciąż zajmuje poczesne miejsce 
w baskijskiej przestrzeni społecznej. Wydarzenia XX w.: wojna domowa w Hisz-
panii, dyktatura generała Francisco Franco, a następnie procesy demokratyzacji 
Hiszpanii i  jej akcesja do Wspólnot Europejskich w 1986 r. przyczyniły się do 
zrewidowania celów nacjonalizmu, nie podważając fundamentów jego istnienia. 



Stare i nowe oblicze nacjonalizmu. Wnioski z badań… 81

Dla przemian baskijskiego nacjonalizmu szczególne znaczenie miały działania 
podejmowane przez reżim frankistowski, które zgodnie z  duchem centralizacji 
i unifikacji państwa hiszpańskiego wymierzone były przeciwko wszelkim przeja-
wom regionalizmów, w tym nie tylko tym politycznym, lecz także kulturowym. 
Opresyjny charakter frankonizmu i przymusowa „kastylianizacja” społeczeństwa 
Hiszpanii sprawiły, że  zepchnięty do podziemia nacjonalizm baskijski zaczął 
w  tym okresie zyskiwać nowy wymiar – obrońcy baskijskiej kultury i  języka. 
Zdobywając coraz większe poparcie wśród ludności baskijskiej, nacjonalizm sta-
wał się również ruchem coraz bardziej wewnętrznie zróżnicowanym – właśnie 
w tym czasie doszło do powstania w jego ramach grupy ETA (Euzkadi Ta Askata-
suna, dosł. Kraj Basków i Wolność). 

Mówiąc o postępującym różnicowaniu ruchu, nie chcę stwierdzić, że nacjo-
nalizm przełomu XIX i XX w. był ruchem jednorodnym. Od początku swojego 
istnienia integrował on bowiem różne grupy społeczne mające często odmienne 
od siebie interesy ekonomiczne, a to przekładało się na formułowane w jego ra-
mach cele społeczno-polityczne. Powstanie ETA w 1959 r. miało jednak znacze-
nie niezwykłe, było bowiem pierwszym tak wyraźnym przejawem radykalizacji 
ruchu nacjonalistycznego. Jej założyciele uznali, że konieczne jest prowadzenie 
walki z dominacją hiszpańską reprezentowaną przez system frankonizmu w imię 
idei samostanowienia się narodu baskijskiego, która ich zdaniem nie była z do-
stateczną determinacją prowadzona przez istniejącą od czasów Arany Nacjonali-
styczną Parią Baskijską (Partido Nacjonalista Vasco, PNV). 

Odwilż, która nastąpiła po śmierci generała Franco, i procesy demokratyzacji 
Hiszpanii istotnie wpłynęły na położenie społeczności regionalnych. Z punktu wi-
dzenia nacjonalizmu baskijskiego wiele kwestii pozostało jednak (i po dziś dzień 
pozostaje) wciąż nierozwiązanych. W sferze kultury nacjonalizm zaczął przede 
wszystkim stawiać sobie za cele poprawę kondycji języka baskijskiego i promo-
cję baskijskiej kultury. W zakresie polityki problemem zasadniczym zaczęły być 
tzw.  transferencias pendientes, tj.  kompetencje, które mocą Statutu Autonomii 
Baskijskiej z 1979 r., powinny znajdować się w rękach władz autonomicznych, 
a które wciąż pozostają w rękach władz centralnych i czekają na przeniesienie. 

4. Miejsce nacjonalizmu we współczesnym społeczeństwie baskijskim 

O  tym, że  nacjonalizm baskijski pozostaje fenomenem bardzo obecnym 
we współczesnej przestrzeni społecznej, świadczyć może zarówno popularność 
partii nacjonalistycznych na baskijskiej scenie politycznej, funkcjonowanie i po-
czytność baskijskiej prasy nacjonalistycznej, jak również deklarowany przez 
mieszkańców Autonomii Baskijskiej (Comunidad Autónoma del País Vasco, 
CAPV) sentyment nacjonalistyczny. 



Joanna Orzechowska-Wacławska82

Uwzględniając wyniki wyborów do Parlamentu Baskijskiego z  ostatnich 
trzydziestu lat, zauważyć można nie tylko relatywną stabilność poparcia dla partii 
nacjonalistycznych, lecz również przewagę „głosu nacjonalistycznego” (voto na-
cionalista) nad nienacjonalistycznym. Średnie poparcie dla partii nacjonalistycz-
nych (tj.: EAJ/PNV, AMAIUR, EH BILDU, EA, ARALAR, HB, EH, EHAK) 
wynosiło w tym okresie nieco ponad 54% (dane za lata 1980‒2012) i z wyjąt-
kiem  roku 2009 było wyższe od poparcia dla partii nienacjonalistycznych (tj.: 
PSE-EE/PSOE, PP, IU-Ezker Anitza, EB, UA, UCD/CDS, UPD). W 2009 r. głos 
nienacjonalistyczny przeważył o nieco ponad 2 pkt proc. nad nacjonalistycznym 
(49,9% względem 47,75%). Partią posiadającą jednostkowo najwyższe poparcie 
pozostaje od 1980  r. niezmiennie Nacjonalistyczna Partia Baskijska, założona 
jeszcze przez Sabino de Aranę w 1985  r., i  to z niej wywodzą się praktycznie 
wszyscy Lehendakari, tj.  szefowie rządu baskijskiego (w  terminologii hiszpań-
skiej przedstawiani jako presidentes del gobierno). Wyjątek stanowił rok 2009, 
w którym mimo faktu, że PNV zdobyło jednostkowo największą liczbę głosów, 
na czele rządu stanął wywodzący się z nienacjonalistycznej partii socjalistycznej 
Patxi López (dane Gabinete de Prospección Sociológica; raport: Análisis Post-
-electoral Elecciones Autonómicas 2012 (22 de octubre 2012)). 

O  znaczącej obecności nacjonalizmu w  baskijskim dyskursie publicznym 
świadczyć może też poczytność prasy, która wpisuje się w  retorykę nacjonali-
styczną. Według danych publikowanych przez Eustat, spośród funkcjonujących 
na baskijskim rynku prasowym w 2012 r. pozycji, relatywnie wysokie, bo trzecie 
i czwarte miejsce (zaraz po nienacjonalistycznych dziennikach: „El Correo”, wy-
dawanym w Vizcai, liczba czytelników: 457 000; oraz wydawanym w Guipúzcoi 
„El Diario Vasco”, liczba czytelników: 266 000) zajmują: „Deia”, klasyfikowana 
często jako dziennik „nacjonalizujący” związany z  Partido Nacionalista Vasco, 
a  więc wpisujący się w  ideologię baskijskiego umiarkowanego nacjonalizmu 
(Vizcaya, liczba czytelników: 98 000, języki: hiszpański i baskijski), i wydawany 
w Guipúzcoi dziennik „Gara” o radykalniejszej niż w przypadku „Deia” orientacji 
nacjonalistycznej, powiązany z tzw. lewicą patriotyczną (izquierda abertzale) (licz-
ba czytelników: 89 000, języki: hiszpański i baskijski). Oznacza to, że choć prasa 
nienacjonalistyczna posiada dziś większy rynek odbiorców, wpływ nacjonalistycz-
nych mediów drukowanych pozostaje relatywnie wysoki (dla porównania gazeta 
codzienna „El País” – wydanie baskijskie, z 50 000 odbiorców, zajmuje 7. pozycję). 

Z punktu widzenia dyskursu tożsamościowego, nacjonalizm jawi się dziś jako 
siła bardzo obecna w baskijskiej przestrzeni społecznej. Z badań ośrodka Uniwer-
sytetu Kraju Basków (Universidad del País Vasco), publikowanych w ramach serii 
„Euskobarómetro”, wynika że każdy z ponad 40% mieszkańców CAPV określa 
się dziś jako „nacjonalista” (wielkość ta utrzymuje się na poziomie między 40 
a 50% począwszy od 1987 r., dane z lat 1987‒2012 za: „Euskobarómetro. Series 
temporales”, Noviembre 2012). Jakkolwiek sentyment nacjonalistyczny nie ma 
charakteru większościowego (jako „nienacjonaliści” definiuje się dziś ok. 50% 



Stare i nowe oblicze nacjonalizmu. Wnioski z badań… 83

respondentów), fakt, że tak wysoki odsetek na poziomie jednostkowym deklaruje 
tożsamość nacjonalistyczną, świadczy o niezwykłej sile baskijskiego nacjonali-
zmu. Warto w tym miejscu zwrócić uwagę na fakt, że dla każdego respondenta 
„bycie nacjonalistą” może znaczyć coś zupełnie innego. Dobrze sytuację tę ilu-
strują wyniki badań przeprowadzonych w 1996 r. przez działający przy rządzie 
baskijskim Dział Badań Socjologicznych (Gabinete de Prospección Sociológica), 
w których pytano respondentów o to, co ich zdaniem konstytuuje baskijską posta-
wę nacjonalistyczną (taką identyfikację wyraziło wówczas 40% badanych). Jeśli 
chodzi o cele nacjonalistów, 29% uznało, że bycie nacjonalistą tożsame jest z dą-
żeniem do niepodległości Kraju Basków i taki sam odsetek za cel podstawowy 
uznawał rozwój statutu autonomii, dla 14% celem nacjonalistów baskijskich było 
w ich przekonaniu dążenie do referendum w sprawie samoidentyfikacji (autode-
terminación), zaś dla 5% – utrzymanie aktualnego poziomu autonomii. Równie 
zróżnicowane były odpowiedzi dotyczące preferencji wyborczych ‒ dla 38% an-
kietowanych bycie nacjonalistą nie miało przełożenia na sposób ich głosowania, 
podczas gdy dla 36% wyrażało się w  popieraniu jakiegokolwiek ugrupowania 
nacjonalistycznego, zaś dla 14% było równoznaczne z poparciem dla PNV. 

5. Nowy „stary” nacjonalizm 

Współczesnego nacjonalizmu baskijskiego nie należy rozumieć jedynie 
jako kontynuacji ruchu i ideologii, które zapoczątkowane zostały w XIX w. Pod 
wieloma względami dzisiejszy nacjonalizm jest bowiem fenomenem wyraźnie 
odmiennym od swojej historycznej postaci. O tej nowości dzisiejszego nacjona-
lizmu mówić można w odniesieniu do wielu różnych kwestii, z których zostaną 
omówione trzy mające podstawowe znaczenie. 

Po pierwsze, rzeczywistość „nacjonalistyczna” funkcjonuje dziś obok, nieko-
niecznie już wspólnie, z rzeczywistością „narodową”. Kiedy pod koniec XIX w. 
Sabino de Arana formułował swoje kredo nacjonalistyczne, kategorie, takie jak 
tożsamość narodowa, ideologia narodowa, ruch narodowy i nacjonalizm, były ze 
sobą nierozerwalnie związane. Baskijska tożsamość narodowa, a więc poczucie 
więzi ze wspólnotą rozumianą jako naród, oparta była na tych samych przesłan-
kach, co sentyment nacjonalistyczny, tj. na przekonaniu, że Baskowie tworzą na-
ród, powinni dbać o jego dobro i mieć możliwość samodecydowania o sobie. Tym 
samym baskijski sentyment narodowy i nacjonalistyczny były w czasach Arany 
bardzo ściśle ze sobą związane i w rzeczywistości jedno mogło być tłumaczone 
jedynie poprzez drugie. Dziś, choć pomiędzy sentymentem narodowym i nacjo-
nalistycznym występuje pewna zależność (osoby określające się jako nacjonali-
ści zwykle deklarują tożsamość „jedynie baskijską”), nie są one tożsame, a jeden 
może istnieć bez drugiego (można być „jedynie Baskiem” i „bardziej Baskiem niż 
Hiszpanem” uznając się jednocześnie za nienacjonalistę). 



Joanna Orzechowska-Wacławska84

Po drugie, współczesny nacjonalizm jest niezwykle zróżnicowany – w jego 
ramach funkcjonują różne nurty, które w wielu istotnych sprawach są od siebie 
bardzo odmienne. Nie tylko odróżnia je stosunek do spraw aktualnych (np. gospo-
darki), lecz także do własnej przeszłości – niektóre sięgają do tradycji Sabino de 
Arany, inne się od niej wyraźnie odcinają. W konsekwencji, dzisiejszego nacjo-
nalizmu baskijskiego nie można definiować w kategoriach konkretnej ideologii 
lub organizacji, jest on bowiem raczej szeroką platformą społeczno-polityczną. 
W pewnym sensie, właśnie z uwagi na duże rozbieżności ideowe nacjonalistów 
baskijskich w kwestiach tak fundamentalnych, jak przyszłość Kraju Basków i jego 
związki z Hiszpanią lub dobór metod działania dla realizacji celów politycznych 
(przyzwolenie versus brak przyzwolenia dla użycia przemocy), w  dzisiejszym 
Kraju Basków powinno się mówić nie o jednym, a o wielu nacjonalizmach baskij-
skich. Ze względu bowiem zarówno na warstwę doktrynalną, metody działania, 
jak i zaplecze społeczne, nacjonalizm baskijski nie funkcjonuje dziś jako zjawisko 
homogeniczne i spójne. 

Po trzecie, dzisiejszy nacjonalizm nie definiuje już swoich celów wyraźnie 
w kategoriach niepodległościowych. Jak wynika z badań publikowanych w ra-
mach „Euskobarómetro” (dane za lata 2008‒2013), jedynie połowa respondentów, 
którzy definiują się jako nacjonaliści, popiera ideę niepodległości, pozostali po-
dzieleni są między autonomię i federalizm. Oznacza to, że baskijski nacjonalizm 
nie jest ruchem sensu stricto separatystycznym. Jego celem jest raczej dążenie do 
wypracowania takiego rozwiązania, które gwarantowałoby możliwość urzeczy-
wistnienia idei samorządności narodu. Niepodległość zaś w czasach współzależ-
ności politycznej nie jest już ani jedynym, ani oczywistym gwarantem realizacji 
takiego postulatu. 

6. Tradycyjny aspekt nacjonalizmu 

Jakkolwiek dzisiejszy „nowy” nacjonalizm jest ruchem jakościowo innym od 
„starego”, pod pewnymi względami pozostaje jednak wierny swojej XIX-wiecz-
nej tradycji. W tym właśnie zasadza się wspomniana wcześniej ciągłość nacjona-
lizmu. Dotyczy ona nie tylko zakresu przedmiotowego ruchu, tj. zakresu spraw, 
wokół których organizują się jego zwolennicy – tak jak w przypadku typowo „sta-
rych” ruchów społecznych, nacjonalizm jest ukierunkowany na realizację postula-
tów, zgłaszanych przez grupę, która stanowi jego zaplecze, a więc nie podejmuje 
się zmiany porządku aksjologicznego i nie ma też charakteru „altruistycznego”. 
Co jednak najbardziej istotne w odniesieniu do nacjonalizmu – pozostaje on nie-
zmiennie ruchem skupionym wokół tych samych wartości, naczelną bowiem 
wartością dla nacjonalistów jest naród. Choć definicja narodu od czasów Sabi-
no de Arany uległa zasadniczej zmianie (naród nie jest definiowany już poprzez 
prymordialnie rozumianą etniczność), tym, co łączy dzisiejszych zwolenników 



Stare i nowe oblicze nacjonalizmu. Wnioski z badań… 85

ruchu z pierwszymi nacjonalistami, jest przekonanie, że Baskowie są odrębnym 
narodem i powinni mieć prawo do zachowania swojej kultury narodowej i języka 
oraz samodecydowania o sobie w sferze politycznej. 

7. Konkluzje 

Zarysowane tutaj wnioski z badań nad nacjonalizmem baskijskim pokazują, 
że w dzisiejszym społeczeństwie baskijskim nacjonalizm nadal pozostaje bardzo 
ważną siłą społeczną. Charakterystyczną cechą współczesnego nacjonalizmu jest 
łączenie elementów tradycji i historii oraz nowości i zmiany. Z jednej strony dzi-
siejszy nacjonalizm, podobnie jak ten XIX-wieczny, za wartość nadrzędną uznaje 
naród, inaczej jednak dziś niż kiedyś naród ten jest definiowany, inne są też konkret-
ne rozwiązania, które nacjonaliści postulują. Owa odmienność nacjonalizmu wyni-
ka z faktu, że inne są wyzwania doby ponowoczesnej, inne zaś charakteryzowały 
tę „pierwszą” nowoczesność, gdy nacjonalizm powstawał. Charakterystyczny dla 
dzisiejszego nacjonalizmu jest brak jego jednoznacznej „wykładni”. To, czym na-
cjonalizm baskijski jest i jakie są oraz jakie powinny być jego cele, zarówno w sfe-
rze politycznej, społecznej lub gospodarczej, jest coraz bardziej zależne od optyki 
indywidualnego aktora. Nie tylko współczesny nacjonalizm nie musi zmierzać do 
niepodległości, lecz może być również nastawiony na realizację innych, pozapo-
litycznych celów społecznych, takich jak promocja języka i  kultury baskijskiej. 

Bibliografia 

Á l v a r e z  L l a n o  R. G. (2008), Historia económica del País Vasco-Navarro. Desde los orígines 
hasta comienzos del siglo XXI, Biblioteca Arellano Isusquiza, Bilbao. 

A r a n a  y  G o i r i  S.  de (1965), Obras completas de Arana-Goiri’tar Sabin, Sabindiar-Batza, 
Buenos Aires. 

B a u m a n  Z. (2006), Płynna nowoczesność, Wydawnictwo Literackie, Kraków. 
C a s t e l l s  M. (1999), Globalization, Identity, and the Basque Question, [w:] W. A. D o u g l a s s, 

C. U r z a, L. W h i t e, J. Z u l a i k a  (eds.), Basque Politics and Nationalism on the Eve of the 
Millennium (Hardcover), Center for Basque Studies, University of Nevada, Reno, s. 22‒33. 

C a s t e l l s  M. (2008), Siła tożsamości, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
C o r c u e r a  A t i e n z a  J. (2001), La patria de los vascos. Orígenes, Ideología y organización del 

nacionalismo vasco (1876‒1903), Taurus, Altea. 
E l o r z a  A. (2001), Un pueblo escogido. Génesis, definición y desarollo del nacionalismo vasco, 

Critica, Barcelona. 
G e l l n e r  E. (1991), Narody i Nacjonalizm, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 
G i d d e n s  A. (1987), The Nation-State and Violence. Volume Two of A Contemporary Critique 

of Historical Materialism, University of California Press, Berkley ‒ Los Angeles.
G i d d e n s  A. (2006), Nowoczesność i tożsamość, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
G o n z á l e z  T o r t i l l a  M. (dir.) (2001), Los origenes de una metrópoli industrial: la ría de Bil-

bao, Fundación BBVA, Bilbao. 
G r a n j a  S a i n t  J. L. de la (1995), El Nacionalismo Vasco: Un siglo de Historia, Tecnos, Madrid. 



Joanna Orzechowska-Wacławska86

P a l e c z n y  T. (2010), Nowe ruchy społeczne, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kra-
ków. 

R o b e r t s o n  R. (1992), Globalization: Social Theory and Social Culture, Sage Publications, Lon-
don. 

S m i t h  A.D. (2007), Nacjonalizm. Teoria, ideologia, historia, Wydawnictwo Sic!, Warszawa. 
S z t o m p k a  P. (2005), Socjologia zmian społecznych, Wydawnictwo Znak, Kraków. 
T i l l y  Ch. (1994), States and Nationalism in Europe 1492‒1992, „Theory and Society”, Vol. 23, 

No. 1, s. 131‒146. 

Źródła danych statystycznych 

Análisis Post-electoral Elecciones Autonómicas 2012 (22 de octubre 2012) [2012], Gabinete de 
Prospección Sociológica, http://www.lehendakaritza.ejgv.euskadi.net/contenidos/informe_es-
tudio/o_12poaut/es_12poaut/adjuntos/12poaut_es.pdf, 13.11.2013. 

CIES. Estudio de la Audiencia de Medios en la C. A. de Euskadi y Navarra [1984], http://www.
ciessl.com/audienciamedios.htm, 13.11.2013. 

Eustat – Euskal Estatistika Erakundea Instituto – Vasco de Estadística (2009), http://www.eustat.es/, 
13.11.2013. 

INE. Instituto Nacional de Estadística [Fondo Documental del Instituto Nacional de Estadística] 
[2009], http://www.ine.es/, 13.11.2013. 

Lehendakaritza [2012], Gabinete de Prospección Sociológica, „Sociómetro Vasco”, http://www.
lehendakaritza.ejgv.euskadi.net/r48-contestu/es/contenidos/informacion/v2_sociometros_vas-
cos/es_sociomet/sociometros_vascos.html, 13.11.2013. 

Universidad del País Vasco ‒ Euskal Herriko Unibertsitatea (1980), http://www.ehu.es/es/web/ 
euskobarometro/home, 13.11.2013. 

Joanna Orzechowska-Wacławska 

OLD AND NEW NATIONALISM. CONCLUSIONS OF THE STUDY  
OF BASQUE NATIONALISM 

Summary. The article addresses the problem of modern nationalism and its place among to-
day’s social movements. Emphasizing the relevance of nationalist creed and the presence of nation-
alism in the modern world, I focus on its special characteristic, i.e. a certain continuity of nationalist 
tradition and simultaneous dissimilarity between the two types, or better yet: two versions of nation-
alism: the contemporary (“new”) one, and the classic (“old”) nineteenth-century one. In the part that 
is devoted to the analysis of empirical data, I analyze an example of modern Basque nationalism, 
which not only remains one of the principle forces that shape present Basque social space, but which 
is also a very good exemplification of this particular nature of nationalism, i.e. the link that national-
ism draws between the past and the present. On one hand, nationalism is “new”, because the new are 
social, economic and political conditions in which nationalism operates (it is particularly visible in 
relation to the goals of nationalism), on the other hand it remains true to its origins – the core nation-
alist values stay unchanged in a sense that both “old” and “new” nationalisms are based on the belief 
that the Basques are in fact a nation and as such they should have the right to preserve their national 
culture and language, and have the power to determine their own political destiny. 

Keywords: nationalism, Basque Country, globalization. 



A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 87 ]

Katarzyna Wojnicka* 

MĘSKIE RUCHY SPOŁECZNE WE WSPÓŁCZESNEJ  
POLSCE: WYBRANE USTALENIA I WNIOSKI 1 

Abstrakt. Tematem niniejszego artykułu są męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce, 
zaliczane do socjologicznej kategorii ruchów społecznych, uznawanych za jedne z głównych sił 
życia społecznego determinujących społeczną zmianę (S z t o m p k a  2005). Analizowane zjawiska 
należą do ruchów, dla których główną oś definicyjną stanowi tożsamość płciowa. Uznawane są 
za trzecią odsłonę ruchów gender-owych, które pojawiły się na arenie życia społecznego w dru-
giej połowie XX  w. Pierwsza część artykułu stanowi rezultat poszukiwań polskich prekursorów 
współczesnych męskich ruchów społecznych, wśród których wymienić można XIX- i XX-wiecz-
nych profeministów, takich jak Edward Prądzyński i Leon Petrażycki lub też najsłynniejszy spośród 
nich ‒ Tadeusz Boy-Żeleński. Następna poświęcona jest opisowi procedury badawczej, dzięki której 
możliwe było zebranie danych na temat analizowanych fenomenów społecznych. Kolejna, a zara-
zem najbardziej obszerna część pracy, poświęcona jest analizie wyników badań nad męskimi rucha-
mi społecznymi w Polsce, jakie autorka artykułu prowadziła od stycznia 2009 do lipca 2011 r. Tym 
samym przeanalizowana została specyfika trzech typów rodzimych męskich ruchów społecznych: 
ruchu feministów, ruchu obrony praw ojców oraz grup „Męski krąg” i  „Mężczyźni św. Józefa”, 
wchodzących w skład ruchu męskiej duchowości. Analiza przeprowadzona została w odniesieniu do 
charakterystycznych dla nich struktur organizacyjnych, aktorów, ich celów i wartości, a także metod 
działania. W części ostatniej przedstawione zostały wybrane wnioski płynące z badań. 

Słowa kluczowe: mężczyźni, krytyczne studia nad mężczyznami i męskością, ruchy społecz-
ne, gender, Polska. 

1. Wstęp 

Męskie ruchy społeczne to typ działań zbiorowych należący do szerszej gru-
py ruchów społecznych, które określić można jako ruchy gender-owe, a  więc 
takie, w  których podstawę kolektywnej tożsamości aktorów i  aktorek stanowi 

*  Dr, Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V., Allee der Kosmonauten 67, 12681 Ber-
lin, Deutschland; wojnicka.katarzyna@googlemail.com.

1  Przeprowadzenie badań niezbędnych do realizacji niniejszego artykułu możliwe było dzięki 
dofinansowaniu, jakie otrzymałam m.in. z funduszy własnych Instytutu Socjologii UJ.



Katarzyna Wojnicka88

płeć społeczno-kulturowa. Omawiane fenomeny stanowią „trzecią falę” ruchów 
gender-owych, co związane jest z faktem, że są kontynuacją lub twórczym roz-
winięciem, bądź też odpowiedzią na powstanie zarówno ruchu feministycznego 
(historycznego i współczesnego), jak i ruchu gejowsko-lesbijskiego (por. Wo j -
n i c k a  2011). Narodziny pewnych typów męskich ruchów społecznych zwią-
zane są także z  fenomenem „kryzysu męskości” zarówno w historycznym, jak 
i  współczesnym wydaniu (B a d i n t e r  1993; K i m m e l  1996, 2005; F a l u d i 
1999; C i e n i u c h  2008; M a c I n n e s  2001; i in.) oraz próbami ustosunkowania 
się do niego (por. Wo j n i c k a, S t r u z i k  2011). Jedną z cech najbardziej cha-
rakterystycznych dla ruchów gender-owych jest heterogeniczność, występująca 
zarówno w przypadku różnych ich rodzajów, jak i wewnątrz konkretnych typów 
ruchów, co jest szczególnie widoczne w przypadku męskich ruchów społecznych. 
Zdaniem Michaela Flooda, australijskiego badacza omawianej problematyki: 

Ruch mężczyzn to ruch pełen sprzeczności, w skład którego wchodzą grupy broniące męskich 
przywilejów, jak też te, które pragną je zlikwidować. W jego skład wchodzą rozmaite odnogi ‒ 
męscy wolnościowcy, profeminiści, grupy o duchowym czy spirytualitystycznym charakterze 
oraz obrońcy praw mężczyzn i obrońcy praw ojców. Wszyscy oni mają zróżnicowane cele, kładą 
nacisk na inne kwestie, w inny sposób konstruują rzeczywistość społeczną (F l o o d  1998: 62). 

Tym samym można przyjąć tezę, że w  skład męskich ruchów społecznych 
wchodzą grupy różniące się od siebie w odniesieniu do wartości, celów lub me-
tod działania, zaś niekiedy jedynym wspólnym ich mianownikiem jest fakt, iż ich 
aktorami są mężczyźni. W związku z  tym zasadne wydaje się mówienie o nich 
w liczbie mnogiej, zastępując Floodow-skie określenie „ruch męski” ‒ „ruchami 
męskimi”. Wśród nich odnaleźć można obecnie ruchy, takie jak: (pro)feministycz-
ny, propagujący równość gender-ową i walczący z dyskryminacją kobiet (i męż-
czyzn), ruch obrony praw ojców, przeciwstawiający się dyskryminacji ojców na 
salach sądowych, a także ruchy męskiej duchowości, które w Polsce reprezentują 
grupy, takie jak „Męski krąg” i „Mężczyźni św. Józefa”, nastawione na (re)konstru-
owanie, odzyskiwanie bądź odbudowywanie (nadwątlonej) męskiej tożsamości 
(por.: M e s s n e r  1997; A s t r a c h a n  1986; F l o o d  1998, 2004, 2005; G a m -
b i l l  2005; C l a t t e r b a u g h  1997; Wo j n i c k a  2010; Wo j n i c k a, S t r u z i k 
2011; Wo j n i c k a  2012a, b; i in.). Ruchy te stanowią jednocześnie tematykę ni-
niejszego artykułu, którego celem jest nie tylko przedstawienie specyfiki polskich 
fenomenów, ale także próba udzielenia odpowiedzi na pytanie o ich znaczenie dla 
zmian i kształtowania się relacji gender-owych we współczesnej Polsce. 

2. Metodologia badań własnych 

Analizy prowadzone w niniejszym artykule oparte są na badaniach, jakie au-
torka zrealizowała na potrzeby swojej pracy doktorskiej wykonanej w Instytucie 
Socjologii Uniwersytetu Jagiellońskiego. Badania charakteryzował eklektyczny 



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 89

stosunek do typów podejść właściwych dla badań jakościowych wymienianych 
przez Earla B a b b i e g o  (2003: 320), spośród których zastosowała: 1) studium 
przypadku i metodę rozszerzonych przypadków; 2) elementy etnografii instytu-
cjonalnej, oraz 3) badania uczestniczące. Wybór taki podyktowany był przeko-
naniem, że badanie i analiza nowych zjawisk społecznych (za takie uważane są 
omawiane fenomeny) obliguje do rozszerzania jednoznacznych perspektyw, co 
z kolei umożliwia przeprowadzenie jak najdokładniejszej analizy problemu. Po-
stulat poszerzania perspektyw odzwierciedlił się także w zastosowaniu kilku ty-
pów triangulacji (K o n e c k i  2000). W odniesieniu do procesu zbierania danych 
zastosowano: 1)  triangulację metodologiczną polegająca na przeprowadzeniu: 
a) pogłębionych wywiadów jakościowych, b) obserwacji uczestniczących, c) ana-
lizy statusów organizacji; 2) triangulację badaczy, polegającą na wprowadzeniu 
dwóch badaczy ‒ mężczyzn przeprowadzających wywiady i obserwacje uczest-
niczące wśród aktorów ruchu męskiej duchowości. W związku z tym od stycz-
nia  2009 do  lipca 2011  r. przeprowadzonych zostało łącznie 50 swobodnych, 
ukierunkowanych wywiadów jakościowych, z czego 44 poddane zostały dalszej 
analizie. Wywiady przeprowadzono z (byłymi) członkami grupy „Mężczyźni na 
rzecz równości”, „niezrzeszonymi” feministami, liderami i  członkami najważ-
niejszych stowarzyszeń i fundacji zajmujących się obroną praw ojców (i dzieci) 
oraz członkami grup „Męski krąg” i „Mężczyźni św. Józefa”. Dobór próby miał 
charakter celowy, gdyż jak zaznacza Stefan Nowak, jest on trafny wówczas, gdy 
badania mają być prowadzone na „[…] próbie na tyle niewielkiej, iż prawa dobo-
ru losowego nie są w stanie zagwarantować doboru do próby osób dostatecznie 
reprezentatywnych ze względu na interesujące nas cechy” (N o w a k  1970: 309). 
Same wywiady przeprowadzono głównie w dużych ośrodkach miejskich, takich 
jak: Bielsko-Biała, Gdynia, Gorzów Wlkp., Katowice, Kraków, Łódź, Poznań, 
Szczecin, Warszawa oraz Wrocław. Dodatkowo w  wybranych organizacjach/
grupach wykonano w sumie 8 obserwacji uczestniczących. Tym samym dalsza 
część niniejszego artykułu oparta jest na wynikach opisanych badań własnych, 
zaś przywoływane cytaty to wypowiedzi respondentów, którzy dla zachowania 
anonimowości obdarzeni zostali pseudonimami. 

3. Rys historyczny 

Polskie ruchy społeczne mężczyzn, w odróżnieniu nie tylko od innych ty-
pów rodzimych ruchów gender-owych, ale również w  kontekście rozwoju ich 
amerykańskich lub zachodnioeuropejskich (i skandynawskich) odpowiedników, 
charakteryzują się krótkim okresem obecności na arenie życia społecznego, dato-
wanym na ostanie lata XX i początek XXI w. Wyjątek stanowi ruch (pro)femini-
styczny, którego prekursorów odnaleźć można w osobach publicystów, działaczy 



Katarzyna Wojnicka90

społecznych lub polityków, aktywnych na terenie (wszystkich zaborów) XIX- 
i XX-wiecznej Polski. Zaliczyć można do nich m.in.: Edwarda Prądzyńskiego, 
Adama Wiślickiego, Aleksandra Świętochowskiego, Leona Bilińskiego lub Lu-
dwika Krzywickiego, a także twórców i działaczy pierwszej rodzimej organiza-
cji profeministycznej ‒ Ligi Mężczyzn dla Obrony Praw Kobiet. 

Nie sposób także pominąć najbardziej znanego orędownika praw kobiet – Ta-
deusza Boya-Żeleńskiego, który w swojej działalności publicystycznej i społecz-
nej niejednokrotnie walczył o prawa kobiet, czego koronnym dowodem jest jego 
książka Piekło kobiet (1958) wydana po raz pierwszy w 1932 r., w której autor 
wyraża swoje stanowisko m.in. w kwestii legalizacji aborcji. W swojej działal-
ności społeczno-publicystycznej Boy-Żeleński propagował ponadto świadome 
macierzyństwo, edukację seksualną, prawo do rozwodu oraz równouprawnienie 
kobiet i mężczyzn, przez co jest on uważany za być może nie pierwszego, lecz 
z całą pewnością najbardziej znanego i zaangażowanego polskiego profeministę 
swoich czasów. 

Zupełnie inna dynamika rozwoju charakteryzuje dwa pozostałe fenomeny. 
W  odróżnieniu od profeministów, ani działacze ruchu obrony praw ojców, ani 
członkowie grup wchodzących w skład ruchu męskiej duchowości nie posiadają 
jakiegokolwiek historycznego zaplecza. Pierwsza organizacja o  charakterze oj-
cowskim, Stowarzyszenie Obrony Praw Ojców, powstała w 1989 r., na co wpływ 
miała sytuacja polityczna w powojenne Polsce (brak realnych możliwości roz-
woju społeczeństwa obywatelskiego, a  zatem także legalnych organizacji spo-
łecznych zdolnych budować oddolny ruch społeczny, którą to sytuację zmieniły 
dopiero narodziny „Solidarności”), jak również fakt, że problematyka dyskrymi-
nacji ojców na sali sądowej była kwestią relatywnie świeżą. Zarówno bowiem 
w Europie (w tym w Polsce), jak i w pozostałych częściach świata aż do wybuchu 
II wojny światowej w procesach o przyznanie opieki nad dziećmi po rozwodzie 
ich rodziców nie obserwowano tendencji do przyznawania głównie matkom pra-
wa do opieki nad dziećmi, co zaczęło się zmieniać dopiero w ostatnich dziesię-
cioleciach. Ewolucję owej zmiany obrazowo przedstawia Małgorzata F u s z a r a 
(1994: 115‒117): 

Warto przyjrzeć się tej ewolucji na przykładzie krajów z kręgu anglosaskiego, gdzie zmienia-
jące się rozstrzygnięcia sądowe pozwolą nam prześledzić ten proces. I tak zgodnie z dawnym 
angielskim Common Law prawo do dziecka przysługiwało niemal wyłącznie ojcu. Szero-
ko cytowane jest stwierdzenie Blacksone’a, że ojciec ma „naturalne prawo” do dziecka, co 
w praktyce oznaczało, że to on, a nie matka, sprawuje bezpośrednią władzę nad dzieckiem […] 
W 1839 r. Parlament brytyjski uznał, że matka może mieć władzę nad dzieckiem, które nie 
ukończyło jeszcze 7. roku życia (W i e t z m a n  1985). W USA duże znaczenie przy rozstrzy-
ganiu o władzy rodzicielskiej miała początkowo koncepcja „strony niewinnej”. Matka miała 
trudności z uzyskaniem władzy rodzicielskiej nad dzieckiem, jeśli nie była uznana za „stronę 
niewinną”. W praktyce, początkowo w USA częściej, przyznawano władzę rodzicielską matce 
nad małym dzieckiem, a w latach pięćdziesiątych nie szukano już specjalnych uzasadnień dla 



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 91

takiego rozwiązania […] Można więc powiedzieć, że decyzje o władzy rodzicielskiej przeszły 
znamienną ewolucję […] Także i u nas w latach pięćdziesiątych [XX w.; K. W.] pojawia się 
tendencja do przyznawania pierwszeństwa matkom w  sprawowaniu opieki nad dzieckiem. 
Świadczyć o tym może nie tylko praktyka, ale także orzeczenie Sądu Najwyższego z 1953 r., 
w którym stwierdzono, że dla dziecka – zwłaszcza małego – szczególnie ważna jest opieka 
matki ze względu na „właściwą naturze” troskę o zaspokojenie jego potrzeb. Dość długo też 
nie przyznawano prymatu zasadzie orzekania o władzy rodzicielskiej obojga rodziców […] 
Obecnie orzecznictwo się zmieniło, nie zawsze oznacza to jednak zmianę faktyczną – w prak-
tyce matki w zdecydowanej większości przypadków opiekują się dziećmi nawet wówczas, gdy 
formalnie władza przyznawana jest obojgu rodzicom. 

Najmłodszy z przedstawionych w niniejszym artykule fenomenów społecz-
nych, ruch duchowości męskiej, po raz pierwszy objawił się na arenie polskiego 
życia społecznego na początku XXI w. Niedługi czas funkcjonowania tego typu 
grup na polskim gruncie związany jest z faktem, że większość z nich stanowią 
ruchy imitacyjne, a zatem będące kalkami ruchów powstałych w innych kontek-
stach kulturowych. W przypadku analizowanych grup „Męski krąg” oraz „Męż-
czyźni św. Józefa” są to kolejno: ruch mitopoetycki, który narodził się w Stanach 
Zjednoczonych na przełomie lat 80. i 90. XX w. (Wo j n i c k a  2010; S c h w a l b e 
1996; i in.), oraz amerykańskie organizacje: Promise Keepers (Wo j n i c k a  2010; 
H y ż y  2010; i in.) i Rhode Island Men of St. Joseph – An Association of Catholic 
Men Committed to Jesus Christ. Wizyty przedstawicieli wspomnianych ruchów 
w Polsce w pierwszych latach XXI w. stały się bezpośrednim katalizatorem na-
rodzin ich odpowiedników w naszym kraju, czego najlepszym przykładem jest 
geneza krakowskiej grupy „Mężczyźni św. Józefa”: 

[…] przyjechał do Polski Donald Turbit po raz kolejny i  miał mieć weekend dla facetów, 
przyjeżdżał z  żoną na jakiś weekend dla małżeństw, natomiast pomiędzy jednym week-
endem a  drugim oni sobie tam siedzieli i  nie mieli co robić. Więc pojawił się pomysł, 
że  w  sumie czemu nie wykorzystać tego i  nie zrobić jakiegoś spotkania trochę większe-
go, takiego bardziej, no bo wiadomo, że  na weekend to jest duża wyprawa, że  już trzeba 
zaangażować czas i  środki, trzeba się wybrać wyjechać nie? A na spotkanie takie na dwie 
godziny jest dużo łatwiej się wybrać. Więc stąd pojawił się pomysł, żeby zrobić spotkanie 
jedno w Krakowie. No i pomysł pojawił się taki, żeby to spotkanie umiejscowić w centrum 
w Łagiewnikach, tam jest taka duża aula, żeby tam to zrobić. Więc udaliśmy się do takiego 
księdza, który tam robił takie wydarzenia troszkę inne, z pytaniem, czy by nam nie pomógł, 
żeby zrobić coś takiego tam. On powiedział, że niestety się skończył jego czas bycia tam, więc 
on już nie ma żadnego tam, że możemy to zrobić, ale musimy znaleźć jakiegoś księdza, który 
za tym stanie. Rozpoczęły się rozpaczliwe poszukiwania kogoś, kto mógłby za tym stanąć 
i w sposób naturalny nasunął się ksiądz Antoni Bednarz, który jest proboszczem w Paradyżu 
[…] opowiedziałem mu o Donie, o tym, że się nudzi, że dobrze by było zrobić spotkanie w Ła-
giewnikach i że szukam księdza, który za tym stanie. Mówi tak, że mamy parafię świętego 
Józefa, mamy piękną salę […] poza tym mówi, skoro pan Donald robi „Mężczyzn świętego 
Józefa”, a my tu mamy parafię, to musimy tu zrobić grupę „Mężczyzn świętego Józefa”. Więc 
dla mnie to było jakieś objawienie, nie? Ja przychodzę z taką wizją, a tu nagle taka jest wizja. 
Więc weszliśmy w to i tak się zaczęło (Jarosław). 



Katarzyna Wojnicka92

4. Ruch polskich profeministów 

Współczesny ruch męskich feministów2 w  Polsce uznać można za kon-
tynuatorów myśli oraz działalności wspomnianych wcześniej historycznych 
profeministów. Za ich spadkobierców uznają się bez wątpienia członkowie gru-
py „Mężczyźni na rzecz równości”, ukonstytuowanej dzięki działalności listy 
dyskusyjnej dotyczącej problematyki mężczyzn w  feminizmie, działającej od 
2005 r. jako część dyskusyjnej listy Gender prowadzonej wówczas przez kra-
kowską Fundację Kobiecą „eFKa”. Wraz ze wzrostem liczby uczestników fo-
rum zrodziła się potrzeba przełożenia dyskusji na praktykę, co zaowocowało 
ideą stworzenia pierwszego w Polsce stowarzyszenia profeministycznego. Po-
dobny pomysł pojawił się także w środowisku związanym z krakowskim Towa-
rzystwem Interwencji Kryzysowej, realizującym wówczas projekt „Mężczyźni 
na rzecz zmiany” (L i p o w s k a-Te u t s c h, red. 2006), zaś połączenie wysiłków 
obu grup zaowocowało utworzeniem nieformalnej grupy profeministycznej. 
Najważniejsze wartości, a  także podstawowe cele ruchu, wykrystalizowane 
w  trakcie licznych dyskusji wśród jej członków zostały wyłożone w Manife-
ście feministów (F e l c z a k  2008), będącym jednocześnie statutem przyszłego 
stowarzyszenia oraz wykładnią podstawowych celów i  wartości bliskich po-
zostałym przebadanym profeministom. Jego fragmenty zostały opublikowane 
w Internecie, a z czasem także w pracy pod redakcją Izabeli Desperak Homo-
fobia, mizoginia i ciemnogród? Burzliwe dzieje kontrowersyjnych ustaw (D e -
s p e r a k, red. 2008): 

Jesteśmy feministami, mężczyznami, którzy wspierają ruch feministyczny i podejmują dzia-
łania na rzecz równości płci i sprawiedliwości […] Najczęściej angażujemy się w działania 
związane z przezwyciężaniem przemocy, której dopuszczają się inni mężczyźni. Wspomaga-
my działania na rzecz zdrowia mężczyzn, włączamy się w badania naukowe dotyczące męsko-
ści, opracowujemy i przeprowadzamy warsztaty z zakresu równości płci […] Solidaryzujemy 
się z feministycznymi poglądami na społeczeństwo. Jesteśmy przekonani, że kobiety narażone 
są na niesprawiedliwość i nierówne traktowanie w społeczeństwie, gdzie mężczyźni posiadają 
przywileje, wpływy i władzę. Sądzimy, że powszechnie przyjęty model męskości powoduje 
ograniczanie kobiet, a zarazem ogranicza mężczyzn. Uważamy, że mężczyzna jest odpowie-
dzialny za swoje seksistowskie zachowania i postawy. Pracujemy nad tym, by doprowadzić do 
zmiany patriarchalnego wzorca męskości […] Czy jesteśmy antymęscy? Nie. Antyseksistow-
scy? Tak! Antypatriarchalni? Tak! Ale nie antymęscy. Nie jesteśmy przeciw mężczyznom, 
sprzeciwiamy się tylko tradycyjnie pojmowanej męskości […] Nie akceptujemy takiego ro-
dzaju męskości, która zezwala na przemoc. Krytykujemy destruktywne i opresyjne cechy grup 
męskich (F e l c z a k  2008: 185–187). 

Sama idea utworzenia sformalizowanego stowarzyszenia na skutek braku 
dostatecznej komunikacji pomiędzy poszczególnymi osobami zaangażowanymi 

2  Określenia męski feminista / męscy feminiści i profeminista/profeminiści używam naprze-
mienne, traktując je na potrzeby niniejszego artykułu jako synonimy.



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 93

w projekt, pochodzącymi z różnych stron Polski, oraz nieporozumień personal-
nych, a  także braku czasu i  środków zakończyła się niepowodzeniem. Główni 
aktywiści grupy zaangażowali się w  profeministyczną i  antydyskryminacyjną 
działalność pod egidą innych organizacji społecznych, których ramy pierwotne 
lub/i  pochodne współgrały z  celami i  wartościami wyznawanymi przez profe-
ministów lub zostały w ich kierunku poszerzone (por.: S n o w i in. 1986; S n o w 
2004; C h e s t e r s, We l s h  2011; i in.). Wśród tego typu organizacji i grup wy-
mienić można kobiece organizacje feministyczne, organizacje zajmujące się dzia-
łalnością na rzecz osób LGBT(Q) (Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender, Queer), 
organizacje pozarządowe zajmujące się przeciwdziałaniem szeroko definiowa-
nych wykluczeń społecznych, działające na rzecz praw człowieka, promujące 
wielokulturowość oraz pluralizm, a także, choć w mniejszym stopniu, organizacje 
określane mianem „nowej lewicy”. Część z nich wreszcie zasiliła grono profemi-
nistów „niezrzeszonych”, nieidentyfikujących się z żadną grupą lub organizacją, 
których feminizm rozgrywa się na polu życia codziennego, stanowiące zdaniem 
Alberta M e l u c c i e g o  (1994, 1995) ważną płaszczyznę konstruowania tożsa-
mości zbiorowej, roszczeń osobistych i ekspresyjnych, a co za tym idzie będące 
przestrzenią, na której rozgrywają się działania aktorów ruchu: 

[…] to też kwestia na poziomie takiego życia codziennego, zwracania uwagi na pewne rzeczy, 
niegodzenia się na pewne rzeczy, czy z komentarzami, jakimiś seksistowskimi uwagami itd. 
[…] To jest taka praca nad sobą, próba wyłapywania tych wszystkich rzeczy, które przyzwy-
czailiśmy się robić, a które fajne nie są z różnych względów. To jest kwestia zwrócenia uwagi 
na to, jak się mówi, co się mówi, takie rzeczy, jak zawłaszczenie dyskusji, przerywanie (Piotr). 

Warto dodać, że grupa „Mężczyźni na rzecz równości” zainaugurowała swo-
ją działalność wprowadzeniem do Polski w 2006 r. „Kampanii białej wstążki”, 
będącej najbardziej znaną, globalną inicjatywą profeministyczną, skierowaną 
przeciwko męskiej przemocy wobec kobiet, której genealogię tak opisuje jej po-
mysłodawca, Michael Kaufman: 

W 1991 r. garstka mężczyzn w Kanadzie postawiła pierwsze kroki na drodze, której przyszłości 
nie znaliśmy. Za naszą powinność uznaliśmy nawoływanie mężczyzn do wypowiedzenia się 
przeciwko przemocy wobec kobiet. Wiedzieliśmy, że większość mężczyzn w Kanadzie nie do-
puszcza się przemocy wobec kobiet, ale wiedzieliśmy także, że zdecydowana większość z nas 
milczy na ten temat. Milcząc, pozwalamy na kontynuowanie przemocy. Za symbol przyjęliśmy 
białą wstążkę. Noszenie wstążki nie jest ani aktem skruchy, ani symbolem źle zrozumianej winy; 
nie oznacza też, że ten, kto ją nosi jest wspaniałym facetem. Jej noszenie było raczej rodzajem in-
dywidualnego zobowiązania, co do niestosowania, nietolerowania i nieprzemilczania przemocy 
wobec kobiet. Może być katalizatorem dla dyskusji własnego sumienia. Może być publicznym 
wyzwaniem dla tych mężczyzn, którzy mogą używać przemocy wobec swojej żony, dziewczy-
ny, krewnej lub nieznajomej. Może być wyzwaniem dla naszych polityków, opiniotwórczych 
głosów, policji i sądów, by traktowali poważnie tę ogólnokrajową i międzynarodową epidemię. 
Może być to wreszcie akt naszej miłości do kobiet naszego życia (K a u f m a n  2001: 46). 



Katarzyna Wojnicka94

W trakcie pierwszej polskiej edycji, obok warsztatów i spotkań zorganizowa-
nych przez członków grupy, doszło do publicznego odczytania Manifestu femini-
stów (F e l c z a k  2008) oraz happeningu antyprzemocowego, w trakcie którego 
mężczyźni deklarowali swój sprzeciw wobec jej stosowania. Z czasem, gdy or-
ganizacja kampanii przeszła w gestię innych grup i osób3, działalność polskich 
profeministów uległa rozproszeniu: 

[…] wszystkie akcje gender, organizowanie Manif, jakieś akcje o funduszu alimentacyjnym, 
co roku były robione akcje o przemocy. Wydawanie kwartalnika, teraz nieregularnika, gen-
der, akcje uliczne. Dla mnie najważniejsze były warsztaty antyprzemocowe, stworzenie dla 
Amnesty International podręcznika genderowego, podejmowanie kampanii „Stop przemocy 
wobec kobiet” (Marcin). 

Obok działań wymienionych powyżej, polscy feminiści zajmują się także 
działalnością publicystyczną i naukową, a  także intensyfikacją działań w Inter-
necie, czego najlepszym przykładem jest wzrastająca liczba inicjatyw obecnych 
na Facebooku, wśród których wymienić można „Mężczyzn przeciw przemocy 
wobec kobiet” i „Głosy przeciw przemocy”. Tym samym profeminiści koncen-
trują się głównie na zdecentralizowanych działaniach oddolnych stanowiących 
trzon ich aktywności. Wyjątkiem od tej reguły są nieregularne, „centralnie” orga-
nizowane akcje. Ostatnią z nich było zbieranie podpisów pod obywatelskim pro-
jektem wprowadzenia parytetów na listach wyborczych, zainicjowane w 2009 r. 
przez uczestniczki „I Kongresu Kobiet”. Gros męskich feministów, z Wiktorem 
Osiatyńskim, reprezentacją znanych dziennikarzy, publicystów i działaczy spo-
łecznych „w  awangardzie”, zaangażowało się w  zbieranie podpisów, zaś sama 
akcja (podobnie jak w przypadku pierwszej polskiej „Kampanii białej wstążki”) 
wzbudziła duże zainteresowanie mediów. 

5. Ruch obrony praw ojców 

Ruch obrony praw ojców jest największym i  jednocześnie najbardziej roz-
poznawalnym społecznym ruchem mężczyzn w  Polsce. Obecnie w  jego skład 
wchodzi ok. 25 aktywnych, regularnie działających fundacji, stowarzyszeń, fede-
racji i grup nieformalnych, oraz spora liczna grup uśpionych lub zawieszonych, 
o których istnieniu informują głównie internetowe bazy danych. Do najaktywniej-
szych podmiotów działających w ruchu zaliczyć można: Stołeczne Stowarzysze-
nie Obrony Praw Ojca, Centralne Stowarzyszenie Obrony Praw Ojca i Dziecka, 

3  Organizacja kampanii zainicjowana przez polskich feministów przeszła z czasem w gestię 
innych osób. Dla przykładu, edycja odbywająca się w 2009 r. zainaugurowana została przez Elżbietę 
Radziszewską, pełnomocniczkę rządu do spraw równego traktowania, która radykalnie odcinała się 
od jakichkolwiek związków z ruchem feministycznym. Później jej organizację przejęło Ogólnopol-
skie Pogotowie dla Ofiar Przemocy w Rodzinie „Niebieska Linia”.



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 95

Stowarzyszenie na rzecz Poszanowania Prawa Dzieci i Rodziny „Ojcowie z Trój-
miasta”, Śląskie Stowarzyszenie Obrony Praw Ojca, Dolnośląskie Stowarzy-
szenie Obrony Praw Ojca, Stowarzyszenie Obrony Praw Ojca, Stowarzyszenie 
Centrum Obrony Praw Ojca i Dziecka, Fundację Centrum Praw Ojca i Dziecka, 
Fundację Ojców Pokrzywdzonych przez Sądy oraz organizacje o szerszym profilu 
działania, których ramy poszerzone zostały o  problematykę ojców walczących 
z dyskryminacją na salach sądowych. Należą do nich: Fundacja „Akcja”, Komi-
tet Przestrogi przed Oddzieleniem Rodzica, Stowarzyszenie Obywateli Pomorza 
oraz Stowarzyszenie Przeciw Bezprawiu Sądów, Prokuratur, ZUS. 

W odróżnieniu od pozostałych fenomenów przedstawionych w niniejszym 
artykule, ruch ojcowski jest ruchem stosunkowo silnie sformalizowanym, z wy-
raźnym podziałem na liderów oraz innych członków, których partycypacja w ru-
chu ma często charakter czasowy i  kończy się wraz z zakończeniem sprawy 
sądowej danego ojca: 

[…] wbrew pozorom u tych ojców, nie tylko ojców, ale na przykład tych osób, które do nas 
przyjdą po pomoc, bardzo duża jest rotacja. Przyjdą na jeden raz, dwa razy. Potem albo się 
zniechęcą, albo załatwią tą swoją sprawę w sądzie, pomożemy mu tam ewentualnie. Albo jak 
ma… i potem mu się nie chce, bo to wiadomo (Bartosz). 

Tym samym trudno jest określić rzeczywistą liczbę aktywistów związanych 
z ruchem ojcowskim w Polsce, co daje podstawy do wyodrębnienia jego cechy 
szczególnej, jaką jest duża rotacyjność. 

Kolejną cechą wyróżniającą polski ruch obrony praw ojców są silne konflikty 
występujące w jego obrębie. Jego źródeł upatrywać można zarówno w zróżnico-
wanym podejściu do zdobywania funduszy na działalności, osobowości poszcze-
gólnych liderów grup, którzy chcą być postrzegani jako „twarze” całego ruchu, 
a  także niezdolności lub niechęci jego aktorów do podejmowania współpracy: 

Jednak ciężko jest je [poszczególne grupy; K. W.] integrować, bo to są osoby, no, które też 
są pokrzywdzone w ten sposób przez to życie i oni nie potrafią działać razem. Po prostu nie 
mają takiego wyuczonego, jakiegoś takiego naturalnego, jakiegoś integracji. Oni są na ogół 
samotnikami, znaczy mężczyźni są samotnikami, więc to są te osoby, które nie potrafią współ-
żyć, nie potrafią po prostu działać, żeby np. stowarzyszyć się […] bo każdy chce dyrygować 
(Rafał). 

Dodatkowo, elementem dezintegrującym jest podział na dwa odrębne skrzy-
dła ruchu, z których pierwsze, starsze, lecz wciąż bardziej liczne, zrzesza aktorów 
o poglądach antyfeministycznych. Przedstawiciele tego skrzydła koncentrują się 
głównie na prawach ojca (nie dziecka), zaś za głównych przeciwników (a  ra-
czej przeciwniczki) ruchu uznają feministki, sędziny sądów rodzinnych i niekie-
dy kobiety w ogóle. Charakter ich działań jest konfrontacyjny, zaś motywacje 
budowane są wokół negatywnych emocji, takich jak gniew, agresja lub strach. 
Wśród głównych celów aktorów antyfeministycznych wymieć można dążenie do 



Katarzyna Wojnicka96

„odzyskania” praw należnych ojcom lub mężczyznom, a co za tym idzie, przed-
stawianie mężczyzn jako ofiar systemu, z którym walczą: 

Starsza sędzina zamiast próbować pomediować, uspokoić, macie dzieci, wychowujcie dzieci, 
przystępuje ostro i z radością do rozwodu, rozwodząc na chama, na siłę, bezczelnie, powta-
rzam bezczelnie, dziecko z ojcem lub dając ojcu tak ogromne alimenty, że ten ojciec nie jest 
w stanie zabrać to dziecko nawet na te obraźliwe kontakty. Obraźliwe dla sądu, który to wydał, 
dla dziecka i dla ojca […] Won do szczoty, a nie rozwodzić dzieci z ojcami, bo to jest sprzecz-
ne z interesem najjaśniejszej Rzeczpospolitej Polskiej! To jest sabotaż i dywersja przeciwko 
państwu polskiemu. Opisane przez nas wielokrotnie (Bohdan). 

Druga grupa skupia aktorów wywodzących się z młodszej generacji ojców, 
w których przypadku mówić można o transformacji ramy interpretacyjnej ruchu 
(S n o w i in. 1986; S n o w  2004; C h e s t e r s, We l s h  2011; i in.) polegającej na 
przeniesieniu punktu ciężkości z figury ojca na dziecko. Tym samym głównym 
celem działalności aktorów tego skrzydła jest obrona prawa dziecka do posiada-
nia obojga rodziców, zaś sama walka ma o wiele mniej konfrontacyjnych charak-
ter. Dominuje w niej chęć podejmowania dialogu oraz niechęć do wskazywania 
konkretnych przeciwników ruchu. Zdaniem jego przedstawicieli przyczyną dys-
kryminacji ojców na salach sądowych nie jest działalność konkretnych grup lub 
osób, lecz jest wynikiem funkcjonowania systemu społecznego, w którym mę-
skość utożsamia się z działalnością w sferze publicznej, zaś kobiecość ze sferą 
prywatną, w której realizowane są funkcje opiekuńcze. Tym samym aktorów dru-
giego skrzydła określić można mianem „prorównościowych”, gdyż starają się oni 
promować idee związane z  równouprawnieniem kobiet i mężczyzn oraz walką 
ze strukturalną i symboliczną dyskryminacją przedstawicieli obu tych zbiorowo-
ści. Równościowa postawa podkreślana jest głównie poprzez akcentowanie braku 
różnic w kompetencjach rodzicielskich ojców i matek: 

Dla mnie jest ważne takie patrzenie na człowieka, żeby nie było ono kierowane stereotypami, 
tylko tym, co on ma wewnątrz. To znaczy, w tym przypadku moim, mojej działalności, to jest 
no jednak dążenie do jakiegoś równouprawnienia ojców i matek, kobiet i mężczyzn, bo tak na-
prawdę to nie zależy od płci tylko wszystko zależy od indywidualnego człowieka i tak powin-
no być społeczeństwo, i prawo skonstruowane […] nie ojcowie, nie matki, ale rodzice i tylko 
na tym we wszystkim należy się opierać. Bo te stereotypy są bardzo mylące i dla wszystkich 
krzywdzące (Oskar). 

Sama działalność aktorów obu skrzydeł ruchu ojcowskiego koncentruje się 
na organizowaniu demonstracji, pikiet i akcji protestacyjnych oraz udzielaniu po-
rad prawnych i wsparcia w kontaktach z wymiarem sprawiedliwości zgłaszają-
cym się do nich osobom. W  ten sposób aktorzy ruchu, wykorzystując metody 
charakterystyczne dla większości fenomenów społecznych określanych mianem 
nowych ruchów społecznych, wyrażają swój sprzeciw wobec niesprawiedliwych 
ich zdaniem wyroków sądów rodzinnych, jakie dotykają ojców. Ponadto przedsta-



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 97

wiciele grup walczących o prawa ojców i dzieci organizują happeningi, uroczyste 
obchody „Dni ojca i dziecka”, starają się uprawiać lobbing: 

[…] my często chodzimy do ministerstwa, chodzimy do Sejmu, petycje piszemy, na zebrania 
jesteśmy zapraszani i tam te nasze postulaty składamy, że coś tu jest nie tak (Rafał). 

Na co dzień zajmują się także doradztwem, udzielaniem pomocy psycholo-
gicznej, dostarczaniem informacji i pomocy przy przygotowywaniu dokumentów 
oraz wspieraniem ojców w sądach na zasadzie podejmowania się roli osób zaufania: 

Technicznie to wyglądało w ten sposób, że ja widzę, co się dzieje w mojej sprawie i zawsze 
jeździłem ze znajomymi, którzy byli ze mną na sali rozpraw. Nigdy nie dopuściłem do tego, 
żeby być sam na sali rozpraw, bo gdybym był sam, to pewno byłbym w wariatkowie. Tak, tak 
sądy robią (Ryszard). 

6. Ruch męskiej duchowości 

Jeśli ruch profeministów uznać można za najstarszy, zaś ruch obrony praw 
ojców za największy z  omawianych fenomenów społecznych w  Polsce, ruch 
męskiej duchowości z całą pewnością określić można mianem najdynamiczniej 
rozwijającego się. Mimo że tego typu grupy obecne są na rodzimej arenie życia 
społecznego od ok. 10 lat, dziś można już mówić o istnieniu kilkudziesięciu mę-
skich grup o charakterze duchowym (zarówno świeckich, jak i  religijnych), do 
których zaliczają się m.in.: uczestnicy warsztatów pod nazwą „WYJŚCIE Z CIE-
NIA: Szlakami męskiego serca”, „Męski krąg” działający w ramach Instytutu Psy-
choedukacji i Rozwoju Integralnego w Krakowie, firma Hongen, Stowarzyszenie 
Mężczyzn „Minotaur”, Męskie Spotkania Biblijne, Instytut Rozwoju Mężczyzny, 
Przymierze Wojowników oraz analizowane w niniejszym tekście grupy: „Męski 
krąg”, „Mężczyźni św. Józefa”. 

Charakter obu przedstawionych fenomenów, pomimo różnic w  podejściu 
i  definiowaniu duchowości, jest podobny. Obie grupy stanowią nieformalne 
zrzeszenia kilku lub kilkunastu osób (wyłącznie mężczyzn, co jest istotne, jako 
że zarówno w ruchu profeministycznym, jak i ojcowskim działają także nielicz-
nie kobiety), które spotykają się w miarę regularnych odstępach czasu ‒ czy to 
w mieszkaniach prywatnych, w kościołach, czy też w trakcie wyjazdów tereno-
wych, w  celu stworzenia pewnego rodzaju communitas (por. T u r n e r  2010). 
Grupy mają charakter otwarty, co oznacza, że może do nich dołączyć każdy zain-
teresowany nimi mężczyzna, akceptujący cele i wartości danej grupy: 

[…] ja bardziej czuję taką otwartą formę tego „Kręgu”, tego, że  kontakt z  nami jest taki 
– że można przyjść, rozejrzeć się bez takiego ciśnienia, że albo w coś wchodzi, albo nie wy-
chodzi, albo coś robi, albo nie robi, prawda, że ktoś przychodzi, patrzy, się przygląda… może 
niesłusznie, ale takie formy zamkniętego kręgu przeczuwam, że są rywalizacją, czy sprostam, 
czy nie sprostam. Nam zupełnie nie o to chodzi (Krzysztof). 



Katarzyna Wojnicka98

W przypadku obu grup wartością tą jest przede wszystkim szeroko pojmo-
wana harmonia duchowa oraz życie zgodnie z zasadami płynącymi z wypraco-
wanego indywidualnie systemu wartości, którego rdzeń stanowić winna stabilna, 
choć różnorodnie definiowana męskość oraz silne, przyjacielskie więzi z  inny-
mi mężczyznami. Założenia te odbijają się w hierarchii celów ruchu, do których 
należą przede wszystkim: samorozwój, stworzenie męskiej wspólnoty, wymiana 
doświadczeń oraz (re)maskulinizacja. Ta ostatnia dotyczyć ma zarówno samych 
aktorów, mających kłopot ze zdefiniowaniem istoty „prawdziwej” męskości, jak 
i społeczeństwa jako całości, gdyż zdaniem wielu członków analizowanych grup 
współczesne społeczeństwo jest sfeminizowane, co związane jest m.in. z kryzy-
sem ojcostwa i zanikiem więzi emocjonalnych między samymi mężczyznami: 

Brakuje takiej męskiej energii w społeczeństwie. Dziś niestety jest tak, że synowie są opuszczani 
w sensie mentalnym, psychicznym przez swoich ojców. Gdzieś przekaz tej energii z dziadka, 
ojca na syna jest przerwany. I w którymś momencie, tak mi się wydaje, że u każdego faceta po-
jawia się tęsknota, by być w takiej wspólnocie typowo męskiej. Myśliwskiej, takiej jakkolwiek 
pierwotnej. I to też jest powód, dla którego ci faceci przychodzą, ale są różne powody (Kajetan). 

Także metody działań podejmowanych przez członków „Męskiego kręgu” 
oraz „Mężczyzn św. Józefa” wykazują szeroko zakrojone podobieństwa, jed-
nocześnie różniąc się zasadniczo od metod stosowanych przez profeministów 
i aktorów ruchu ojcowskiego. Uczestnicy ruchów męskiej duchowości w swojej 
działalności skupiają się głównie na działaniach wewnętrznych, których zadaniem 
jest zbudowanie atmosfery wspólnotowości i wykreowanie silnych więzi emo-
cjonalnych między członkami grup. W związku z tym aktorzy pierwszej z nich, 
oprócz regularnych spotkań w Warszawie, organizują także okazjonalne spotkania 
terenowe, podczas których uczestnicy mają możliwość wejścia w bliższą relację 
z pozostałymi mężczyznami, od których czerpać mogą „męską energię”, a także 
brać udział w specyficznych „rytuałach przejścia”: 

[…] poszliśmy do lasu i weszliśmy w fizyczny krąg, to było miejsce tak jakby otoczone… były 
krzaki, które otaczały ognisko. Te krzaki były powiązane takimi frędzelkami, takimi sznuro-
wadełkami czerwonymi, jakby ograniczającymi przestrzeń. I fizycznie byliśmy w kręgu, jed-
nocześnie krąg to byliśmy my, mężczyźni, którzy wokół ogniska siedzieli. Krąg tam się rządził 
jakimiś swoimi prawami, nie muszę chyba teraz o nich mówić, bo to nie o to chodzi. Jakiś tam 
konkretny ruch w którąś stronę, wchodzenie tam, wychodzenie do tego kręgu. No mieliśmy 
pewne tam swoje zasady (Konrad). 

Zgromadzenia „Mężczyzn św. Józefa” cechuje nieco inna dynamika. Mają 
one miejsce zwykle po mszy powszechnej organizowanej w Kościele św. Józefa 
na krakowskim Podgórzu, po której członkowie grupy spotykają się w piwnicznej 
sali zwanej Kamieniołomem: 

[…] środa męska to się po prostu przygotowuje i słowo, czytanie, i tak dalej. Więc spotykamy 
się o tej 18:30. Ale ponieważ, prawda, to [msza; K. W.] nie jest dla grupy zamkniętej tylko 



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 99

ogólnie w kościele, więc jest dużo różnych innych i dzieci i babek i tak dalej, prawda? Ale on 
[ksiądz; K. W.] tak prowadzi to, że po prostu generalnie liturgia jest ukierunkowana na tych 
powiedzmy piętnastu, dwudziestu, trzydziestu facetów, którzy przyszli na 18:30. Liturgia się 
kończy 19:15, :20 no to już jakby święto jakieś było i potem jest tylko komunikat jego z mi-
krofonu, że tradycyjnie panów zapraszamy w tej chwili do Kamieniołomu, bo będzie dalsze 
nasze spotkanie i tak dalej, i tak dalej (Jacek). 

Ponadto w nieregularnych odstępach czasu członkowie grupy spotykają się 
podczas wydarzeń specjalnych, takich jak konferencje lub wyjazdy krajoznawcze 
przeznaczone wyłącznie dla mężczyzn. W ich trakcie, dzięki kontaktowi z innymi 
mężczyznami, aktorzy (re)konstruują swoją tożsamość oraz umacniają się w wie-
rze i powinnościach, jakie wynikają z faktu bycia mężczyzną – chrześcijaninem: 

[…] spotkania aktywne i myślę, że jest to coś charakterystycznego dla facetów. Bo spotkania 
w małych grupach… kobiety też się spotykają, dzieci też się spotykają no i fajnie nie, ale to 
nie jest spotkanie aktywne. To jest coś, co pozwala nam się spotkać na zupełnie innej prze-
strzeni, w momencie, kiedy, wiesz, pojechaliśmy razem na wschód słońca, wiesz, na Babią 
Górę i weszliśmy o drugiej w nocy, w środku zimy na samą górę […] Sami mężczyźni. Na 
Babią Górę, po to, żeby tam poczekać, aż słońce wzejdzie. To było takie trochę ekstremalne 
przeżycie z dawką adrenaliny i to jest coś, co naprawdę buduje relacje, to jest coś, co pozwala 
nam otworzyć się na głębszą rzeczywistość, bo dla nas mężczyzn łatwo jest mówić o polityce, 
łatwo jest mówić o futbolu, o sąsiadach, o sporcie, o wszystkim tylko nie o nas (Jarosław). 

7. Zamiast zakończenia: główne wnioski 

Analiza rodzimych męskich ruchów społecznych w  wielu aspektach kore-
sponduje z wnioskami M. F l o o d a  (1998: 65) wysnutymi na podstawie badań 
australijskich fenomenów: 

Dotychczas używałem określenia „męski ruch społeczny” bez komentowania go, lecz w tym 
momencie zachodzi potrzeba podkreślenia, iż ten „ruch społeczny” jest inny niż podobne mu 
fenomeny, takie jak ruch feministyczny, ruch ekologów, ruch LGBTQ czy ruch robotniczy […] 
Jeśli chodzi o zasięg ruchów społecznych, ruch męski jest ruchem stosunkowo małym. Jego 
obecność ma wciąż dużo mniejszy wpływ na życie mężczyzn niż np. ruch feministyczny na 
życie kobiet, ruch ekologiczny czy robotniczy na życie całego społeczeństwa. Ma on także 
znacznie mniejszy wpływ na zmiany zachodzące w instytucjach społecznych, zmiany politycz-
ne czy zmiany w charakterze kultury popularnej. Z drugiej jednak strony to się wciąż zmienia, 
a mężczyźni w ruchu nieustannie uczą się, jak wywierać większy wpływ na życie społeczne. 

Podobnie jest w Polsce ‒ analizowane fenomeny różnią się w wielu kwe-
stiach od innych rodzimych ruchów społecznych, takich jak ruch feministyczny 
lub ruch ekologów. Zasięg aktywności męskich aktorów jest znacznie węższy, zaś 
ich liczebność znacznie mniejsza niż np. działaczy ruchu obrony praw pracow-
ników, natomiast ich wpływ na zmiany zachodzące w Polsce, mimo że istnieje, 



Katarzyna Wojnicka100

nie jest mocno zauważalny. Polskie ruchy mężczyzn są w znacznym stopniu zja-
wiskami świeżymi, trudnymi do uchwycenia i  tym samym wyrokowanie o  ich 
wpływie na zmiany w  społeczeństwie jest niełatwym zadaniem. W  przypadku 
ruchu profeministycznego głównym problemem zdaje się brak formalnej orga-
nizacji zrzeszającej jego aktorów i  ich nieregularna obecność w  dyskursie pu-
blicznym. Wymienione kwestie stanowią przyczynę problemów, z jakimi boryka 
się ruch. Należą do nich m.in. społeczna nierozpoznawalność ruchu, brak wiedzy 
na temat celów, wartość i działań przezeń podejmowanych, brak międzynarodo-
wej współpracy z innymi organizacjami lub sieciami profeministycznymi, takimi 
jak MenEngage Europe lub Work with Perpetrators – European Network. Tym 
samym jednym z najważniejszych wyzwań, przed jakimi stoją męscy feminiści, 
jest utworzenie formalnej organizacji, która pozwoli na wzmocnienie jego pozycji 
i zwiększenie jego widzialności. 

Jedną z  najbardziej charakterystycznych cech ruchu obrony praw ojców 
z kolei jest jego podział na dwa mocno zróżnicowane skrzydła, w którym istot-
ną rolę odgrywa kwestia pokoleniowa. Pierwsze skrzydło zrzesza aktorów 
starszej daty, których działalność społeczna rozpoczęła się w latach 80. XX w. 
Wyróżnia ich koncentracja na prawach ojców, poparcie dla tradycyjnego pa-
radygmatu męskości, ambiwalentny, nierzadko niechętny stosunek do kobiet, 
przybierający często postać antyfeminizmu. Charakteryzuje ich także postawa 
konfrontacyjna i niechęć do podejmowania dialogu z innymi ruchami lub gru-
pami o  odmiennych poglądach. Drugie skrzydło polskiego ruchu ojcowskie-
go z kolei reprezentowane jest przez mężczyzn młodszych, których stosunek 
do kwestii równości gender-owej, feministek lub kobiet w ogóle jest znacznie 
bardziej pozytywny. Ich działalność skupia się głównie na dziecku, zaś celem 
jest nie tylko zmiana praktyki sądowej, ale także poprawienie jakości ojcostwa 
w Polsce. Tym samym przyszłość polskiego ruchu ojcowskiego być może nale-
żeć będzie do aktywistów prorównościowych, którzy z czasem zdominują obo-
wiązujący dziś jeszcze dyskurs o  wiktymizacji mężczyzn, charakterystyczny 
dla skrzydła pierwszego. 

Rodzimy ruch męskiej duchowości, którego aktorów łączy ich potrzeba z(re)
definiowania własnej męskości, potrzeba kontaktu z  innymi mężczyznami, od-
zwierciedlająca się w pragnieniu stworzenia męskiej wspólnoty będącej „lekar-
stwem” na zbyt daleko posuniętą (w ich miemaniu) feminizację współczesnego 
społeczeństwa, należy dziś do najdynamiczniej rozwijających się męskich inicja-
tyw społecznych. W związku z narastającą mnogością dyskursów dotyczących 
męskości, kobiecości i tożsamości gender-owych, jaką obserwować można w dzi-
siejszym społeczeństwie, zapotrzebowanie na tego typu grupy może z  czasem 
wzrastać. Tym samym analizowany fenomen może stać się wkrótce istotnym ele-
mentem rodzimej rzeczywistości społecznej, zajmując ważną pozycję w polskim 
dyskursie gender-owym. 



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 101

Bibliografia 

A s t r a c h a n  A.  (1986), How men feel. Their response to women’s demands for equality and 
power, Anchor Press, New York. 

B a b b i e  E. (2003), Badania społeczne w praktyce, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
B a d i n t e r  E. (1993), XY: tożsamość mężczyzny, Wydawnictwo W.A.B., Warszawa. 
B o r k o w s k i  M. (2008), Historia ruchu samotnych ojców w Polsce. Komitet Przestrogi przed 

Oddzieleniem Rodzica, htto://www.kpor.pl/, 16.02.2010. 
C h e s t e r s  G., W e l s h  I. (2011), Social Movements: The Key Concepts, Routledge, London. 
C i e n i u c h  S.  (2008), Kryzys męskości jako zmiana tradycyjnego paradygmatu, [w:] A.  R a -

d o m s k i, B. T r u c h l i ń s k a (red.), Męskość w kulturze współczesnej, Wydawnictwo Uni-
wersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, Lublin, s. 66‒77. 

C l a t t e r b a u g h  K. (1997), Contemporary Perspectives on Masculinity. Men, Women, and Pol-
itics in Modern Society, Westview Press, Boulder. 

D e s p e r a k  I.  (red.), Homofobia, mizoginia i  ciemnogród? Burzliwe dzieje kontrowersyjnych 
ustaw, Wydawnictwo OMEGA – PRAKSIS, Łódź. 

F a l u d i  S. (1999), Stiffed. The Betrayal of the American Men, William Morrow, New York. 
F e l c z a k  T.  (2008), Manifest feministów, [w:]  I.  D e s p e r a k (red.), Homofobia, mizoginia 

i ciemnogród? Burzliwe dzieje kontrowersyjnych ustaw, Wydawnictwo OMEGA – PRAKSIS, 
Łódź, s. 185‒188. 

F l o o d  M. (1998), Men’s Movements, „Community Quarterly”, June, No. 46, s. 62‒71.
F l o o d  M.  (2004), Backlash: Angry men’s movements, [w:]  S.  R o s s i (ed.), The  battle and 

the backlash rage on: Why feminism cannot be obsolete, Xlibris, Bloomington, s. 261‒278. 
F l o o d  M. (2005), Men’s Collective Struggles for Gender Justice. The Case of Antiviolence Ac-

tivism, [w:] M. K i m m e l et al. (ed.), Handbook of Studies on Men and Masculinities, Sage 
Publications, Thousand Oaks, s. 458‒466. 

F u s z a r a  M. (1994), Rodzina w sądzie, Uniwersytet Warszawski, Warszawa. 
G a m b i l l  E. (2005), Uneasy Males. The American Men’s Movement 1970–2000, iUniverse, New 

York. 
H y ż y  E. (2010), Chrześcijański ruch Promise Keepers a „kryzys męskości”. Perspektywa fe-

ministyczna, [w:] A.  R a d o m s k i, M.  D ą b r o w s k a (red.), Męskość w  kulturze współ-
czesnej. Praktyki męskości, Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, Lublin, 
s. 67‒85. 

K a u f m a n  M. (2001), The White Ribbon Campaign: Involving Men and Boys in Ending Global 
Violence Against Women, [w:] B. P e a s e, K. P r i n g l e (eds.), A Men’s World? Changing 
Men Practices in a Globalized World, Zed Books, London, s. 38‒51. 

K i m m e l  M. (1996), Manhood in America. A cultural history, Free Press, New York. 
K i m m e l  M. (2005), The History of Men. Essays in the History of American and British Mascu-

linities, State University Press of New York, Albany (NY). 
K o n e c k i  K. (2000), Studia z metodologii badań jakościowych. Teoria ugruntowana, Wydawnic-

two Naukowe PWN, Warszawa. 
L i p o w s k a-T e u t s c h  A. (red.) (2006), Mężczyźni na rzecz zmiany, Towarzystwo Interwencji 

Kryzysowej – Wydawnictwo Dąb, Kraków. 
M a c I n n e s  J. (2001), The Crisis of Masculinity and the Politics of Identity, [w:] S. W h i t e -

h e a d,  F. B a r r e t t (eds.), The Masculinities Reader, Polity Press, Cambridge, s. 45‒60. 
M e l u c c i  A.  (1994), A Strange Kind of Newness: What’s “New” in New Social Movements?, 

[w:] E. L a r a n a et al. (ed.), New Social Movements. From Ideology to Identity, Temple Uni-
versity Press, Philadelphia, s. 101‒130. 



Katarzyna Wojnicka102

M e l u c c i  A. (1995), The Process of Collective Identity, [w:] H. J o h n s t o n, B. K l a n d e r -
m a n s (eds.), Social Movements, Protest and Contention, University of Minnesota Press, Min-
neapolis, s. 41‒63. 

M e s s n e r  M. (1997), Politics of Masculinities. Men in Movements, Sage Publications, London. 
N o w a k  S. (1970), Metodologia badań socjologicznych. Zagadnienia ogólne, Wydawnictwo Na-

ukowe PWN, Warszawa. 
S c h w a l b e  M. (1996), Unlocking the Iron Cage. Men’s Movement, Gender Politics and Ameri-

can Culture, Oxford University Press, Oxford ‒ New York. 
S n o w  D. (2004), Framing Processes, ideology and discursive fields, [w:] D. S n o w, S. S o u l e, 

H.  K r i e s i (eds.), The  Blackwell Companion to Social Movements, John Wiley & Sons, 
Hoboken (NJ), s. 380‒412. 

S n o w D. A., R o c h f o r d E. B., Jr., Wo r d e n S. K., B e n f o r d R. D. (1986), Frame Alignment 
Processes, Micromobilization, and Movement Participation, „American Sociological Re-
view”, August, Vol. 51, No. 4, s. 464‒481. 

S z t o m p k a  P. (2005), Socjologia zmian społecznych, Wydawnictwo Znak, Kraków. 
T u r n e r  V. (2010), Proces rytualny. Struktura i antystruktura, PiW, Warszawa. 
W i e t z m a n  L. (1985), The divorce revolution: the unexpected social and economic consequences 

for women and children in America, Free Press, New York. 
W o j n i c k a  K. (2010), Od maskulinizmu do profeminizmu. Męskie ruchy społeczne – zarys pro-

blematyki, uniGENDER 01/2010 (5), http://www.unigender.org/?page=biezacy&issue=04&artic-
le=04, 06.01.2012. 

W o j n i c k a  K.  (2011), Genderowe ruchy społeczne we współczesnej Polsce, [w:] K. S l a n y, 
J. S t r u z i k,  K. W o j n i c k a  (red.), Gender w społeczeństwie polskim, Zakład Wydawniczy 
NOMOS, Kraków, s. 174‒193. 

W o j n i c k a  K. (2012a), Teorie nowych ruchów społecznych w badaniach nad ruchami mężczyzn 
we współczesnej Polsce ‒ próba aplikacji, „Studia Humanistyczne AGH”, nr 2, s. 107‒120. 

W o j n i c k a  K.  (2012b), The  profeminist movement in Poland, „Gender. Zeitschrift für Ge-
schlecht, Kultur und Gesellschaft”, Nr. 3, s. 24‒40. 

W o j n i c k a  K., S t r u z i k  J.  (2011), Mężczyźni w  działaniu.Problematyka męskich ruchów 
społecznych w Polsce, [w:] K. W o j n i c k a, E. C i a p u t a (red.), Karuzela z mężczyznami. 
Problematyka męskości w polskich badaniach społecznych, Oficyna Wydawnicza Impuls, Kra-
ków, s. 257‒278. 

Ż e l e ń s k i-B o y  T. (1958), Piekło kobiet, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 

Katarzyna Wojnicka 

MEN’S SOCIAL MOVEMENTS IN CONTEMPORARY POLAND:  
MAIN CONCLUSIONS AND FINDINGS 

Summary. In my article I explore an issue which is part of  the phenomena termed “men’s 
social movements”. Men’s social movements are new social movements in which actors focus on 
gender issues as the main criteria for building collective identity. Men’s movements are the “third 
wave” of gender social movement which arose in society in the second half of the XX century. In 
the first part of the paper the historical background of Polish phenomena as well as their forerunners 
(such as historial profeminists: Edward Prądzyński, Leon Petrażycki or Tadeusz Boy-Żeleński) are 



Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce… 103

presented. The second part is dedicated to the presentation of research methodology and is followed 
by the analysis of research on three types of Polish men’s social movements: profeminist movement, 
fathers’ rights movement and groups Men’s Loop and St. Joseph Men belonging to the male spiritu-
ality movement conducted between January 2009 and June 2011. The analysis refers to the organ-
isational structures of the Polish men’s movements, actors, their goals and values as well as main 
methods of acting. The last part of the paper is a presentation of main conclusions and findings. 

Keywords: men, critical studies on men and masculinities, social movements, gender, Poland. 





A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 105 ]

Katarzyna Łuczak* 

NOWE RUCHY MIEJSKIE NA PRZYKŁADZIE RUCHU  
SPOŁECZNEGO „SZACUNEK DLA ŁODZI”; TOŻSAMOŚĆ  

AKTORÓW A SKUTECZNOŚĆ DZIAŁAŃ RUCHU  
W WYMIARZE REALNYM I WYOBRAŻONYM 

Abstrakt. Przemiany współczesnych tożsamości indywidualnych i  zbiorowych wpływa-
ją na sposób formowania się tożsamości nowych ruchów miejskich. Z tego względu powinniśmy 
ponownie przyjrzeć się takim kategoriom analizy ruchów społecznych, jak ich skuteczność, któ-
ra na poziomie miasta zyskuje nowe znaczenie. Celem niniejszego opracowania jest po pierwsze, 
przedstawienie rezultatów badań własnych, dotyczących charakteru tożsamości badanego Ruchu 
Społecznego „Szacunek dla Łodzi”, a po drugie, na podstawie sformułowanych wniosków – zapro-
ponowanie i krytyczne rozwinięcie tez, odnoszących się do wybranych aspektów/cech nowych ru-
chów miejskich. Tezy dotyczą: rodzaju tożsamości i charakteru wytwarzanej wspólnoty, związków 
z określonym terytorium, zagadnienia trwałości i istnienia, zależności między ruchami społecznymi 
a  organizacjami III sektora oraz kwestii skuteczności nowych ruchów miejskich. Podstawę teo-
retyczną rozważań stanowi koncepcja ruchu społecznego Alaina Touraine’a oraz dorobek innych 
przedstawicieli kulturowych odmian teorii nowych ruchów społecznych.

Słowa kluczowe: (nowe) ruchy społeczne, (nowe) ruchy miejskie, organizacje pozarządowe, 
tożsamość, autodefinicje, sieć, wspólnota wyobrażona, wspólnota terytorialna, skuteczność. 

1. Wprowadzenie 

Ruch Społeczny „Szacunek dla Łodzi” to ruch miejski, który powstał w grud-
niu 2008 r., niosąc ze sobą pewną wizję zmiany kierunku rozwoju społeczno-prze-
strzennego miasta Łodzi. Na stronie internetowej Ruchu zamieszczono wówczas 
listę podmiotów, które „współtworzą i  wspierają” Ruch. Na liście zostało wy-
mienionych: sześć stowarzyszeń, cztery fundacje, jedna grupa nieformalna, jed-
na galeria prywatna i jedna firma (jednoosobowa działalność gospodarcza) oraz 

*  Mgr, Zakład Socjologii Płci i  Ruchów Społecznych, Instytut Socjologii, Wydział Ekono-
-miczno-Socjologiczny, Uniwersytet Łódzki, ul. Rewolucji 1905 r. nr 41/43, 90-214 Łódź; katarzyna. 
b.luczak@gmail.com.



Katarzyna Łuczak106

zostało zaznaczone, że Ruch tworzą także osoby niezwiązane z żadnymi grupami/
organizacjami. Podmioty te można podzielić na „starsze”, działające w Łodzi od 
ponad 20‒30 lat (Fundacja Ulicy Piotrkowskiej, Towarzystwo Opieki nad Zabyt-
kami, Galeria Wschodnia, Stowarzyszenie Klub Miłośników Starych Tramwajów 
w Łodzi,), oraz „młodsze”, powstałe między 2004 a 2009 r. na fali tworzenia no-
wych inicjatyw oddolnych, wśród których większość (obok nieformalnej grupy 
pewnych osób i firmy Pracownia na rzecz Zachowania Dziedzictwa Kulturowe-
go „Genius Loci”) stanowiły organizacje pozarządowe: Stowarzyszenie Inicjatyw 
Miejskich „Topografie”, Stowarzyszenie Fabrykancka, Fundacja Normalne Miasto 
Fenomen i Rowerowa Łódź jako jej projekt, Stowarzyszenie Łódzka Inicjatywa na 
rzecz Przyjaznego Transportu (IPT), Fundacja na rzecz Kultury Żywej „Białe Ga-
wrony”, Łódź Art Center, Stowarzyszenie Niezależna Edukacja Otwarta (NEO).

2. Podstawy teoretyczne i empiryczne 

Podstawę empiryczną artykułu stanowi badanie eksploracyjne przeprowa-
dzone w  latach 2010‒2011 na użytek pracy magisterskiej, zrealizowanej w  ra-
mach grantu prezydenta miasta Łodzi, przyznanego w drodze konkursu na projekt 
pracy magisterskiej o Łodzi. We wspomnianej pracy: 1) szukano odpowiedzi na 
ogólne pytanie dotyczące kierunku rozwoju społeczno-przestrzennego Łodzi, 
skupiając uwagę na tych mieszkańcach miasta, którzy formułują pewne całościo-
we projekty zmiany i podejmują działania na jej rzecz; 2) podjęto próbę zastoso-
wania Touraine’owskiego, makrospołecznego spojrzenia na ruch społeczny, do 
analizy działań zbiorowych aktorów lokalnych, zmierzających do uzyskania kon-
troli nad procesem rozwoju miasta. Podstawowym celem nie było stwierdzenie, 
czy badane działanie zbiorowe spełnia kryteria ruchu społecznego w rozumieniu 
Alaina Touraine’a, lecz systematyczne scharakteryzowanie badanego zjawiska, 
ze swej natury ulotnego i  trudno opisywalnego, z wykorzystaniem siatki poję-
ciowej, wypracowanej przez francuskiego badacza, tj. poprzez określenie trzech 
wyznaczników ruchu społecznego: jego aktorów, celów i adwersarzy. 

Badanie przeprowadzono w dwóch etapach. Pierwszy etap stanowiła analiza 
treści stron internetowych dwunastu (z trzynastu) grup i organizacji współtworzą-
cych Ruch, która ‒ dzięki zastosowaniu skonstruowanego klucza kategoryzacyj-
nego ‒ pozwoliła na wyłuskanie i uporządkowanie informacji na temat aktorów, 
celów i adwersarzy, dostrzeganych przez te grupy/organizacje, a także pomogła 
w sformułowaniu dyspozycji do wywiadów w następnym etapie badania. W dru-
gim etapie przeprowadzono czternaście wywiadów swobodnych ze standaryzowa-
ną listą poszukiwanych informacji, przenosząc poziom analizy na pojedynczych 
aktorów Ruchu Społecznego, a w szczególności na tworzone przez nich definicje 
Ruchu, opisywaną stawkę konfliktu (cele, wizja zmiany miasta) oraz dostrzega-
nych adwersarzy (określanych osobowo lub bezosobowo). Drugi etap pozwolił na 



Nowe ruchy miejskie na przykładzie Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”… 107

weryfikację informacji i wniosków, sformułowanych na podstawie analizy stron 
internetowych oraz uwzględnienie kwestii aktualnie istotnych dla badanych. 

Ramy teoretyczne pracy magisterskiej, tj. koncepcja ruchu społecznego Ala-
ina Touraine’a, w  niniejszym artykule zostały rozszerzone o  elementy innych 
kulturowych odmian teorii nowych ruchów społecznych, a także o perspektywę 
przedstawicieli teorii mobilizacji zasobów i podejść syntetyzujących. 

3. Tożsamość nowych ruchów miejskich 

Opierając się na Touraine’owskiej wizji ruchu społecznego, można sformu-
łować tezę badawczą, że nie tyle powinno nas interesować, czym był/jest dany 
ruch społeczny, ale czym był/jest dla jego aktorów. Tylko w ten sposób możemy 
dotrzeć do istoty konfliktu, wokół którego organizują się aktorzy zbiorowi i tylko 
tak poznamy „rzeczywiście odczuwanych” adwersarzy ruchu społecznego. Zatem 
kluczem do określenia tożsamości ruchu społecznego są jego definicje, konstru-
owane przez samych aktorów badanego działania kolektywnego (autodefinicje). 

Analiza danych zastanych (treści stron internetowych dwunastu podmiotów 
zbiorowych współtworzących Ruch Społeczny „Szacunek dla Łodzi”) pozwoli-
ła formułować wnioski dotyczące definicji poszczególnych grup lub organizacji, 
nie zaś o całym Ruchu. Zdecydowało o  tym wiele czynników różnego rodzaju, 
w  tym czynniki natury technicznej, wynikające z cech samego medium – Inter-
netu. Na przykład łatwość i  płynność przechodzenia pomiędzy całkiem odręb-
nymi stronami internetowymi za pomocą linków sprawia, że członkowie danego 
stowarzyszenia nie piszą na swojej stowarzyszeniowej stronie o  tym, czym jest 
Ruch, z którym się identyfikują i dlaczego. Umieszczają tylko link do strony Ru-
chu, gdzie znajduje się jedna uzgodniona wcześniej jego definicja bądź też kopiują 
jedynie definicję Ruchu z jego strony internetowej na stronę własnej organizacji. 

Dopiero odwołanie się do źródła danych wywołanych (czternaście obszer-
nych wywiadów swobodnych z aktorami Ruchu) pozwoliło na zebranie autodefi-
nicji aktorów Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”. 

Zanim jednak omówione zostaną autodefinicje Ruchu (kluczowe dla jego 
tożsamości), uznano za słuszne poruszenie pewnej istotnej kwestii, związanej 
z ich tworzeniem. 

Odpowiadając w czasie wywiadów na pytanie: „Czym jest Ruch Społeczny 
«Szacunek dla Łodzi»?”, badani niejednokrotnie podkreślali, że nad tym, „czym 
ma on być”, zastanawiali się w czasie pierwszych spotkań założycielskich Ru-
chu (grudzień 2008), natomiast sytuacja wywiadu (sierpień 2011) jest dla nich 
pierwszą od tego czasu okazją do podsumowujących rozważań nad tym, „czym 
faktycznie on jest/był”. Innymi słowy, aktorzy Ruchu zauważyli różnicę między 
pierwszymi definicjami projektującymi a późniejszymi definicjami sprawozdaw-
czymi Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”. 



Katarzyna Łuczak108

W kolejnej części artykułu zostaną więc przedstawione owe „definicje pro-
jektujące” (to, jak aktorzy rozumieli pojęcie „ruchu społecznego” w momencie 
wyboru nazwy dla swojego działania zbiorowego), by następnie przejść już do 
prezentacji „definicji sprawozdawczych” (tego, jak aktorzy definiują Ruch z per-
spektywy czasu, tj. zapytani o to w trakcie wywiadów socjologicznych w 2,5 roku 
od momentu powstania Ruchu). 

4. Motywacje użycia nazwy „ruch społeczny” dla określenia działania 
zbiorowego 

Odwołanie się do pojęcia „ruch społeczny” przez zbiór pewnych podmiotów 
w mieście jest warte szczególnego zainteresowania ze strony socjologii. Dlaczego 
akurat „Ruch Społeczny” i – w tym wypadku – dlaczego „Szacunek dla Łodzi”? 
W  jakim stopniu potoczne rozumienie pojęcia „ruch społeczny” pokrywa się 
z wiedzą socjologiczną? Jakie właściwości ludzie przypisują „ruchom społecz-
nym” i które z nich zadecydowały o odniesieniu się właśnie do tego, „obciążone-
go socjologicznie” terminu? 

Uczestnicy Ruchu, zapytani o motywacje dotyczące wyboru akurat pojęcia 
„ruch społeczny” i hasła „Szacunek dla Łodzi” dla nazwania swoich działań, się-
gali pamięcią do jednego z pierwszych spotkań założycielskich Ruchu. Zebrane 
w Cafè Wolność grono ludzi, drogą grupowego namysłu, próbowało odpowiedzieć 
sobie na pytanie: „Ale czego my właściwie chcemy?”. Warto zauważyć, że owa 
„burza mózgów” potwierdza tezy badaczy nowych ruchów społecznych o  tym, 
że nowy typ tożsamości zbiorowej tworzy się na drodze świadomego procesu gru-
powej samorefleksji, czyli interakcji między wszystkimi uczestnikami ruchu. 

„Szacunek dla Łodzi” stanowi pewien ogólny postulat, wokół którego za-
wiązało się wspólne działanie jednostek, grup i organizacji. Jak tłumaczył jeden 
z aktorów Ruchu: 

Stwierdziliśmy, że chcemy, żeby wreszcie z szacunkiem podchodzono do miasta i stwierdzili-
śmy, że to jest najlepsza nazwa, najlepiej oddaje charakter, bo też nam zależało na tym, żeby 
nazwa sama w sobie, najlepiej tłumaczyła ideę całości działań. 

Ów „szacunek do miasta” przejawiać się miał na wielu płaszczyznach (m.in. 
szacunek władz do mieszkańców miasta). Przede wszystkim akcentowano jed-
nak szacunek dla historycznej tkanki materialnej Łodzi, czyli dziedzictwa po-
przemysłowego. W 2008  r. nastąpiło pewnego rodzaju apogeum występowania 
przypadków „samoistnych” pożarów, samowolnego rozebrania, niszczenia po-
przemysłowych obiektów w Łodzi, a lokalni miłośnicy miasta i obserwujący te 
procesy mieszkańcy zaczęli tworzyć niechlubne listy utraconych obiektów za-
bytkowych, których – jak dowodził jeden z badanych – „w ostatnich kilku latach 
straciliśmy więcej niż przez kilkadziesiąt lat od czasów II wojny światowej”. Poza 



Nowe ruchy miejskie na przykładzie Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”… 109

tym wydarzeniem, które przelało przysłowiową czarę goryczy i stanowi bezpo-
średnią przyczynę powołania do życia Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”, 
było właśnie jedno z takich wyburzeń. W listopadzie 2008 r. polsko-hiszpański 
deweloper zburzył część zespołu fabrycznego Ludwika Geyera przy ul.  Piotr-
kowskiej, którego elementem jest słynna Biała Fabryka, dziś siedziba Central-
nego Muzeum Włókiennictwa. Zwracając się do władz miejskich o  „szacunek 
dla Łodzi”, uczestnicy Ruchu apelowali o podjęcie działań ochronnych na rzecz 
młodych, bo XX-wiecznych, zabytków Łodzi (postulowano m.in. przyspieszenie 
opracowania planów zagospodarowania przestrzennego „newralgicznych” tere-
nów, dokonanie niezbędnych wpisów do rejestru zabytków, zwiększenie wymiaru 
kar za samowolne rozbiórki, sprawniejsze dochodzenia w sprawie „przypadko-
wych” pożarów, a doraźnie – monitoring zagrożonych miejsc i budowli). 

Natomiast wybór terminu „ruch społeczny” dla określenia swoich działań, 
uzasadniano na trzy sposoby. Po pierwsze, uwypukliło się dążenie do znalezie-
nia takiej nazwy, która stanowiłaby o wyjątkowości tego działania zbiorowego 
w  Łodzi (poszukiwanie nazwy zupełnie innej od pozostałych), a  także takiej, 
która będzie sygnalizowała pewną nową jakość i zdecydowaną odmienność od 
dotychczas znanych form tożsamości zbiorowych w  mieście. Aktorzy Ruchu 
wymieniali więc takie pojęcia, jak: „organizacja”, „stowarzyszenie”, „fundacja”, 
„zrzeszenie”, „akcja wyborcza”, „sojusz”, które a priori odrzucili, wskazując na 
nieprzystawalność ich natury do tego, czym ma być tworzone działanie zbiorowe. 
Po drugie, wybór pojęcia „ruch społeczny” był podyktowany pożądanym (ogól-
nomiejskim) zasięgiem oddziaływania planowanych działań oraz chęcią użycia 
takiego pojęcia, które jest zakorzenione w języku potocznym i niesie pozytyw-
ne skojarzenia z aktywnością miejskich „społeczników”, bo jak tłumaczy jedna 
z osób: „to w zamierzeniu miało łączyć mieszkańców Łodzi, wszystkich, a nie 
tylko jakieś zorganizowane grupy”, a jak dodaje inna: 

właśnie „Ruch Społeczny” po to, żeby to była na tyle szeroka formuła, a jednocześnie bardzo 
czytelna, bo wiadomo, co oznacza… […] no każdy, jeżeli słyszy nazwę „ruch społeczny”, 
to z czymś to kojarzy. Kojarzy to z tym, że to jest ruch osób, które są zainteresowane, ruch 
społeczników. 

I po trzecie, aktorzy społeczni chcieli już w nazwie zaznaczyć, że ich dzia-
łanie zbiorowe będzie miało charakter celowo niesformalizowany, podkreślając 
zalety takiego działania w aspekcie organizacyjnym: 

GPO było niesformalizowane, […] zauważyliśmy, że jest to dobre i chcieliśmy stworzyć coś 
równie dobrego […] bo można się skupić tylko na działaniu, nie trzeba jakiś formalnych spraw 
załatwiać, po prostu nic ci nie zajmuje głowy, poza działaniem. 

Przypomnijmy, że GPO to grupa pewnych osób – jedyna nieformalna gru-
pa osób (NGO) współtworząca Ruch Społeczny „Szacunek dla Łodzi”, sama 
w sobie analizowana przez badaczy jako ruch miejski (por. M a r t e l a  2011). 



Katarzyna Łuczak110

Opisane motywacje użycia pojęcia „ruch społeczny” przez aktorów lokalnych 
warto zestawić z tworzonymi przez uczestników „Szacunku dla Łodzi” autode-
finicjami.

5. Autodefinicje aktorów Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi” 

Uczestnicy Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi” definiowali ów Ruch 
w  bardzo różnorodny sposób, a  analiza uzyskanych autodefinicji pozwoliła na 
zbudowanie ich typologii. Najczęściej Ruch był definiowany jako „sieć współ-
pracy” jednostek, grup, organizacji (dziesięć wskazań; jedna osoba mogła po-
dać dowolną liczbę definicji Ruchu, choć zwykle podawała jedną, dwie). Trzeba 
zauważyć, że  jest to definiowanie poprzez opis relacji między aktorami Ruchu 
–  istotnego elementu w  teorii ruchu społecznego Alaina Touraine’a. Inne okre-
ślenia tej sieci, które wystąpiły, to: „networking”, „luźna konfederacja różnych 
organizacji”, „sieć współpracy osób”, „zrzeszenie NGO-sów”, „taka nazwa […], 
że każdy się może pod nią podpisać”, „nić jakaś wiążąca”, „sieć porozumiewaw-
cza tylko […] na zasadzie federacji”. Drugim najczęstszym sposobem definio-
wania Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi” (pięć wskazań) było określanie 
go jako przejaw rosnącej samoświadomości Łodzian, czyli „ruch rozumiejący 
Łódź”. Mówiono w tym wypadku o pewnej „sile rozsądnej, tzn. takiej, która umie 
właściwie poddać wartościowaniu to miasto, chce je chronić, czyli zaczyna mieć 
taką świadomość, jaką mają społeczeństwa miast europejskich”, o „pozytywnym 
zalążku procesu budzenia się samoświadomości i  inicjatywności łodzian”, fali 
społecznego ruchu […] rozumiejącego Łódź i działającego na rzecz tego miasta, 
o bardzo pozytywnym ruchu”, o „grupie ludzi, dla których to miasto jest ważne”, 
a także o „ludziach, którzy mają ochotę na zrobienie czegoś z tym miastem, mają 
sporo pomysłów i chcą!”. Kolejne typy definiowania Ruchu nie występowały już 
tak często. Niektórzy rozumieli Ruch jako: narzędzie konsolidacji środowiska 
społeczników (do wypracowania wspólnego stanowiska w konfrontacji z władza-
mi); niewielką, wyjątkową, nierozumianą przez resztę mieszkańców część miasta; 
czy też jedną z wielu podejmowanych inicjatyw (po trzy wskazania w każdym 
przypadku). Inni zauważali, że Ruch można definiować jako: narzędzie działania 
na rzecz przede wszystkim tkanki materialnej miasta (dwa wskazania); pewną 
trudno mierzalną siłę (po dwa wskazania); bądź też jako pewne rozwinięcie, prze-
dłużenie wcześniej powstałej grupy pewnych osób. 

Na podstawie analizy tych wszystkich definicji Ruchu Społecznego „Szacu-
nek dla Łodzi”, a  także szerzej rozumianej genezy Ruchu, która była związana 
z nawiązywaniem pierwszych kontaktów przez Internet, nasuwa się teza, że Ruch 
posiada(ł) równocześnie cechy właściwe różnym teoretycznym ujęciom wspólno-
ty w erze globalizacji: 1) wspólnoty wyobrażonej („wiemy, że możemy na siebie 



Nowe ruchy miejskie na przykładzie Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”… 111

liczyć i jak tylko coś się dzieje, to wystarczy wykonać czasem nawet jeden telefon 
i po prostu już jest «afera»”), 2) sieci społecznych (sieć osobistych kontaktów) 
i 3) wspólnoty wirtualnej (wspólnoty zainteresowań, której geneza oraz działa-
nia na co dzień wiążą się z korzystaniem z Internetu jako kluczowej platformy 
komunikacji w  społeczeństwie informacyjnym). Skoro zaś zasadniczym celem 
i efektem działań badanego Ruchu było stworzenie sieci współpracy między jed-
nostkowymi i zbiorowymi podmiotami w Łodzi oraz stworzenie pewnej wspól-
noty wyobrażonej raczej niż wspólnoty realnej, rzeczywistej, faktycznej, będącej 
jakimś namacalnie istniejącym tworem, to nie można lekceważyć konsekwencji 
płynących z takiego autodefiniowania Ruchu dla jego charakteru zarówno w wy-
miarze symbolicznym, jak i organizacyjnym. 

Na podstawie dotychczasowych rozważań ujętych w artykule, w dalszej jego 
części zaproponowano kilka tez odnośnie do wybranych zagadnień kluczowych 
dla scharakteryzowania nowych ruchów społecznych. Poruszone zagadnienia nie 
wyczerpują oczywiście listy istotnych zagadnień. Wśród innych ważnych aspek-
tów, które na podstawie przeprowadzonego badania w pierwszej kolejności do-
strzega autorka, znajdują się: polityczność nowych ruchów miejskich, kwestia 
obecności lidera/liderów nowych ruchów miejskich; sposób definiowania adwer-
sarzy przez aktorów takich ruchów. 

6. Odrywanie się ruchów miejskich od fizycznego terytorium 

Powyższe wnioski oparte na analizie autodefinicji Ruchu Społecznego 
„Szacunek dla Łodzi” mogą zmienić sposób myślenia o  związku nowych ru-
chów miejskich z określoną przestrzenią terytorialną. Z perspektywy teorii ruchu 
społecznego Alaina Touraine’a, badany Ruch Społeczny „Szacunek dla Łodzi” 
należy rozpatrywać jako działanie zbiorowe, którego celem jest wyznaczenie 
kierunku społeczno-przestrzennego rozwoju konkretnego miasta. To zaintere-
sowanie fizycznym terytorium, określoną przestrzenią dla działań i  artykulacji/
realizacji swojej tożsamości czy też „światem życia”, w tym wypadku zaintere-
sowanie łodzian swoim miastem, jego tożsamością, materialnym i symbolicznym 
dziedzictwem, jest poza tym – jak dowodzi Claus Offe – typową cechą nowych 
ruchów społecznych (za: G l i ń s k i  1996: 94‒95). 

Z drugiej jednak strony sami uczestnicy Ruchu Społecznego „Szacunek dla 
Łodzi” dostrzegli, że obecnie w wyniku skupienia działań w świecie wirtualnym 
i niewychodzenia poza wspólnotę wyobrażoną, ruchy miejskie odrywają się od 
fizycznego terytorium, a tym samym

„real”, czyli bycie, spotykanie się, realne zrobienie czegoś, zaczyna być na drugim miejscu, 
co w przypadku miasta jest bardzo negatywnym zjawiskiem, dlatego że miasto właśnie daje 
możliwości spotykania się. 



Katarzyna Łuczak112

Jeśli jednak aktorzy ruchów miejskich traktują miasto jako nie tyle terytorial-
ną, co symboliczną przestrzeń artykulacji i podtrzymywania swojej tożsamości 
indywidualnej, a także tożsamości zbiorowych, to trudno oczekiwać w jego prze-
strzeni widocznych zmian, dokonanych przez te ruchy. Efektów działań zbiorowych 
nowego typu należałoby doszukiwać się raczej w  postaci zmiany świadomo-
ściowej mieszkańców miasta i  poszczególnych ich kategorii (władze, politycy, 
„społecznicy”, artyści i  inni zróżnicowani pod wieloma względami mieszkańcy 
miasta). Zmiany, która jest zmianą sposobu myślenia o mieście, m.in. o: relacjach 
pomiędzy władzami a mieszkańcami, możliwościach współdecydowania o przy-
szłości miasta, zarządzaniu rozwojem miasta w  różnorodnych wymiarach 
(od transportu po politykę kulturalną miasta). Jednak zmiana mentalności miesz-
kańców miasta wymaga czasu, a początkowa faza największej mobilizacji Ruchu, 
nieuchronnie mija. Pojawia się tu zatem istotne pytanie, mianowicie: Jak długo 
może przetrwać wspólnota wyobrażona, dążąca do celu tak trudno mierzalnego, 
jak zmiana mentalności mieszkańców miasta?

7. Niepewność trwałości i istnienia ruchu społecznego 

W przeprowadzonym badaniu sytuacja wywiadu pozwoliła zaobserwować, 
że aktorzy Ruchu wyraźnie wahali się, czy mówiąc o Ruchu używać czasu te-
raźniejszego, czy przeszłego, a więc czy uznać go za nadal istniejący, czy też 
już nie. Mówiąc o działaniach, używano raczej czasu przeszłego, mówiąc o pew-
nej wspólnocie, świadomości bycia częścią Ruchu –  przeważnie posługiwano 
się czasem teraźniejszym. W około 2,5 roku od momentu zawiązania się Ruchu 
Społecznego „Szacunek dla Łodzi”, jego działania wytraciły bowiem pierwotny 
rozpęd. Aktorzy Ruchu coraz rzadziej działali pod szyldem „Szacunku dla Ło-
dzi”, a coraz częściej w ramach przynależności do poszczególnych stowarzyszeń, 
fundacji, mniejszych grup nieformalnych, i pojedynczo, jako samodzielni eksper-
ci lub przedstawiciele mieszkańców miasta. Widoczne początkowo w  mediach 
spontaniczne interwencje aktorów Ruchu np.  w  sprawie burzonych zabytków 
(protesty i pełnienie straży przy zagrożonych obiektach; pisanie nacechowanych 
emocjami petycji i listów otwartych do władz; akcje i happeningi, z jednej strony 
demaskujące niekompetencję władz i miejskie absurdy, a z drugiej promujące do-
bre praktyki i ideę szacunku) z czasem ustępowały działaniom mniej medialnym, 
a bardziej merytorycznym, systematycznym i długofalowym. Wśród nich moż-
na wymienić chociażby: 1) opracowywanie konkretnych projektów rewitalizacji 
lub projektów potrzebnych uchwał; 2) występowanie w  roli eksperta do spraw 
ochrony zabytków, zrównoważonego rozwoju, transportu miejskiego, konsultacji 
społecznych lub w roli przedstawiciela „łódzkich społeczników” i mieszkańców 
w  kontaktach z  władzami; 3)  działania edukacyjne i  długofalowe, np.  realiza-
cja projektu rewitalizacji zespołu fabryk włókienniczych Księży Młyn; 4) pracę 



Nowe ruchy miejskie na przykładzie Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”… 113

w tematycznych grupach roboczych nad opracowaniem projektów naprawczych, 
w  tym wejście w  skład społecznych ciał doradczych prezydenta miasta. Część 
uczestników Ruchu, z  którymi przeprowadzono wywiady, objęła stanowiska 
urzędników miejskich (trzy osoby) lub zdecydowała się na kandydowanie z ra-
mienia partii politycznej do Rady Miejskiej (jednej osobie z dwóch się to udało). 

Dokładniejsza charakterystyka zarówno działań Ruchu, jak i jego celów, ad-
wersarzy i przyjmowanych strategii działania nie mieści się w zakresie tematycz-
nym niniejszego artykułu, jednak pokazanie owego przejścia od spontanicznych 
działań „tu i teraz” do działań raczej długofalowych na rzecz pewnej uogólnio-
nej wizji zmian w  mieście było niezbędne. W  trakcie wywiadów swobodnych 
okazało się, że większość uczestników Ruchu w kontekście opowiadania o swo-
ich działaniach przestała się przedstawiać jako uczestnicy Ruchu Społecznego 
„Szacunek dla Łodzi”, a coraz częściej zaczęła podawać swoje pierwotne afiliacje 
(przynależności grupowe i organizacyjne), bądź też przeciwnie – podkreślać swo-
ją niezależność od jakichkolwiek instytucji. Jednocześnie jednak osoby te nadal 
podejmują działania na rzecz szerokiej zmiany, którą proklamowano w imieniu 
Ruchu. Dobrze to uchwycił jeden z uczestników „Szacunku dla Łodzi”:

Nazwy „Szacunek” nie słychać, natomiast jak sobie zbierzesz te nazwy składowe, to o nich 
pewnie słychać coraz więcej. To jest kwestia tego, kto jaki szyld podaje, a też czasem przy-
padku, bo dziennikarze coś tam podadzą inaczej, bo np. ktoś był ze [stowarzyszenia „A”], to 
że [„Stowarzyszenie „A”] się broni”. Kogo obchodzą tak naprawdę te etykietki […]? 

Inna osoba podsumowuje: „Można powiedzieć, że on [Ruch Społeczny „Sza-
cunek dla Łodzi”; przyp. K. Ł.] jest zatomizowany, on istnieje w tych osobach, 
zresztą w tych osobach, z którymi już rozmawiałaś”. 

Istnienie bądź nieistnienie Ruchu zależy więc od tego, czy jego uczestnicy de-
finiują go jako sumę działań, które oni, jako jednostki, podejmują na rzecz szerokiej 
zmiany w mieście, czy też tylko jako te z ich działań, które zrealizowali/realizują 
konkretnie w imieniu Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”. Zdania badanych 
aktorów społecznych były w tej kwestii podzielone, jeśli nie powiedzieć – skrajne. 
Rozkładały się na osi pomiędzy przekonaniem, że „opowieść o «Ruchu Społecz-
nym» jest tak naprawdę opowieścią o tych wszystkich organizacjach”, a stanowi-
skiem, głoszącym, że: „apogeum działania «Szacunku» to już dawno minęło, […] 
teraz to […] już jakby w ogóle nie działa. Ludzie wrócili do swoich organizacji”. 

8. Przenikanie się świata ruchów społecznych ze światem organizacji 
III sektora 

Zostało już powiedziane, że miejskie ruchy społeczne, których immanentną 
cechą jest związek z określoną przestrzenią terytorialną (wymiar realnych działań 
w przestrzeni miejskiej), odrywają się od tej lokalności i zmierzają w kierunku 
wspólnoty abstrakcyjnej, pewnego konstruktu, tworu symbolicznego. 



Katarzyna Łuczak114

Uczestnicy ruchów miejskich na co dzień są członkami stowarzyszeń i fun-
dacji, mają tam jasno zdefiniowane role i zadania, poruszają się zgodnie z biu-
rokratycznymi procedurami. W  przypadku Ruchu Społecznego „Szacunek dla 
Łodzi” ponad połowa osób badanych (8 na 14) należała (jednocześnie lub kolejno) 
do przynajmniej dwóch grup nieformalnych lub organizacji pozarządowych 
z  pierwotnej listy podmiotów zbiorowych współtworzących Ruch Społeczny 
„Szacunek dla Łodzi”. W tym dwie z badanych osób były związane aż z cztere-
ma różnymi grupami/organizacjami (jednocześnie lub kolejno). Ponadto zjawisko 
przynależenia jednostki do kilku grup/organizacji może być jeszcze szersze, jeśli 
weźmie się pod uwagę działania tych osób w  ramach innych niż badane grup 
i organizacji. Oczywiście słowo „należy” nie zawsze trzeba tu rozumieć jako sfor-
malizowaną przynależność (o co trudno np. gdy grupa jest nieformalna), lecz jako 
fakt identyfikowania się przez daną osobę z daną grupą/organizacją poprzez ob-
serwowalne działanie w jej ramach. 

Stąd podstawy do sformułowania tezy, że  te dwa światy –  organizacji 
III sektora działających w mieście i uczestników miejskich ruchów społecznych 
–  wzajemnie się przenikają i  nie można ich analizować oddzielnie, twierdząc, 
że  uczestnicy ruchów stanowią to „prawdziwe społeczeństwo obywatelskie”, 
a członkowie NGO-sów to „klika polująca na granty” (w tym kierunku idą wnio-
ski i postulaty niektórych badaczy społeczeństwa obywatelskiego). To są ci sami 
ludzie. Niezależnie od tego, czy w danej chwili występują z ramienia ruchu spo-
łecznego, czy organizacji III sektora, takie same są ich osobiste cele, zaintereso-
wania, wizja zmian w mieście. Wybór szyldu, pod którym uczestnicy podejmują 
działanie w danym momencie, zależy w głównej mierze od adwersarza (kategoria 
Touraine’owska), na którego chcą wpłynąć, i od celu, jaki w danym momencie 
wysuwa się na pierwszy plan. W odniesieniu do badanego Ruchu Społecznego 
„Szacunek dla Łodzi”, wydaje się, że linie demarkacyjne pomiędzy odwoływa-
niem się aktorów społecznych do działań w ramach Ruchu a działań w ramach 
poszczególnych grup/organizacji są wyznaczone poprzez poziom ogólności, na 
jakim formułowana jest wypowiedź. Im bardziej konkretnego wydarzenia, spra-
wy ona dotyczy, tym częściej aktorzy odwołują się do swoich przynależności 
organizacyjnych. Natomiast im ogólniejszy ton wypowiedzi, im bardziej abstrak-
cyjnie określony jest cel i adwersarz, im mocniej własne zdanie wypowiadane jest 
w imieniu wszystkich mieszkańców miasta, tym częściej aktor społeczny odwo-
łuje się do „Ruchu Społecznego”. Tezę tę potwierdza diagnoza jednego z uczest-
ników Ruchu: 

jeśli jest jakiś temat na takim poziomie ogólności, że  właściwie wiadomo, że  wszyscy się 
z tym zgadzają, to chociaż np. „osoba X” czuje, że jest w stowarzyszeniu „A”, no to nie będzie 
się przedstawiała „A”, tylko powie: Ruch Społeczny „Szacunek dla Łodzi”, że tu reprezentuje 
jakąś większą grupę ludzi. Ale na przykład, jak powie o [konkretnym projekcie], który jest na 
stronie stowarzyszenia „A”, to powie, że jest z „A”, bo to jest projekt, który się w stowarzy-
szeniu „A” ukuł, no i tak. 



Nowe ruchy miejskie na przykładzie Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”… 115

Innymi słowy, podejmując jakieś działanie, człowiek każdorazowo sięga do 
całego repertuaru swoich tożsamości i przynależności, a następnie decyduje, do 
których z nich odwołanie się w danym przypadku będzie najbardziej przydatne, 
wiarygodne i potrzebne. 

Mówienie o dokonywaniu wyborów przez aktorów ruchu społecznego w ka-
tegoriach „przydatności” lub „racjonalizacji strategii działania” oznacza bezpo-
średnie odwołanie się do teorii mobilizacji zasobów. Zgodnie z zaproponowaną 
wyżej tezą o  nierozerwalności świata instytucji III sektora ze światem ruchów 
społecznych, nie powinno się analizować tych drugich, nie podejmując ważnego 
w obrębie teorii mobilizacji zasobów zagadnienia skuteczności działań zbioro-
wych. Dlatego ostatnia część artykułu została poświęcona właśnie temu proble-
mowi stanowi próbę odpowiedzi na pytanie: Czy w przypadku nowych ruchów 
społecznych mamy do czynienia ze skutecznością tego samego rodzaju, co ta bę-
dąca przedmiotem zainteresowania przedstawicieli teorii mobilizacji zasobów? 

9. Skuteczność „wyobrażona” nowych ruchów społecznych 

Problem skuteczności działań, prowadzonych na konkretnym gruncie lokal-
nym przez aktorów oddolnej zmiany, jest interesujący przede wszystkim dla tych 
badaczy ruchów społecznych, którzy doszukują się w nich pewnych funkcji pro-
fetycznych, czyli zdolności do zadawania pytań o: 1) przyszłość w dalszej per-
spektywie niż najbliższa kadencja wyborcza, 2) możliwość implementacji swojej 
wizji zmian. 

W tym miejscu należy jeszcze raz przypomnieć, że rozważania nad skuteczno-
ścią ruchów społecznych są charakterystyczne dla teorii mobilizacji zasobów (nie 
zaś teorii nowych ruchów społecznych) i ściśle wiążą się z aspektem organizacyj-
nym działań zbiorowych, a ten, nie był bezpośrednim i planowanym przedmiotem 
badania empirycznego zrealizowanego przez autorkę. Jednakże wcześniejsze roz-
ważania nad wielością tożsamości i przynależności uczestników nowych ruchów 
społecznych, a także waga, jaką problematyce skuteczności nadawali sami badani 
aktorzy „Ruchu Społecznego” oraz wskazywanie przez nich pewnej zależności 
pomiędzy sposobem autodefiniowania Ruchu a jego skutecznością stały się przy-
czynkiem do rozszerzenia analizy i pola odniesień teoretycznych oraz sformuło-
wania tezy dotyczącej charakteru wspomnianej zależności. 

Wyniki przeprowadzonego badania lokalnego ruchu społecznego, pozwala-
ją sformułować tezę, że o ile w przypadku analiz prowadzonych z perspektywy 
teorii mobilizacji zasobów należy mówić jedynie o „realnej skuteczności” bada-
nego Ruchu (osiągnięcie wymiernych efektów działania, konkretnych celów), to 
w przypadku analiz prowadzonych z perspektywy teorii nowych ruchów społecz-
nych, zwłaszcza ich odmiany kulturowej, należałoby mówić także per analogiam 



Katarzyna Łuczak116

o  „skuteczności wyobrażonej” badanego ruchu społecznego. Oznacza to tyle, 
że  jeżeli skuteczność rozumieć jako „osiąganie pożądanych rezultatów”, to na-
wet ruch zupełnie oderwany od działań w wymiarze praktycznym, rzeczywistym 
może być skuteczny, jeśli w oczach aktorów tego ruchu pożądanymi rezultatami 
jego działania były jedynie oddziaływania w wymiarze abstrakcyjnym, świado-
mościowym. Prowadzi to do konstatacji, że  badacze ruchów społecznych, ale 
także osobowo zdefiniowani adwersarze, słusznie wskazują na niską skuteczność 
nowych ruchów społecznych. Trzeba jednak zauważyć, że mają oni na myśli je-
dynie „skuteczność realną”, która objawia się: 1) szybkim wytracaniem pierwot-
nej dynamiki działań ze względu na zmęczenie kosztami organizacyjnymi oraz 
naturalne przejście z fazy protestu do fazy negocjacji i współpracy z oponentem 
w  celu zrealizowania zmiany społecznej; 2)  łatwością „skanalizowania” dążeń 
i  ambicji aktorów ruchu w  fasadowych projektach współpracy z  władzami ze 
względu na brak dążenia nowych ruchów społecznych do władzy i chętne dzie-
lenie się swoim know-how; 3) spadkiem zainteresowania mediów „opatrzonym” 
już ruchem, a co za tym idzie – spadkiem zainteresowania ruchem wśród samych 
mieszkańców miasta. Tymczasem nie dostrzega się, że w wymiarze realnym nie 
musi być skuteczny taki ruch społeczny, który powstał po to, by przede wszyst-
kim zbudować pewną świadomość problemu wśród mieszkańców miasta, poczu-
cie wspólnoty wyobrażonej wśród jego uczestników, lub sieć współpracy między 
nimi, a dążenie do osiągnięcia celów widocznych gołym okiem nie były dla niego 
priorytetem, nie stanowiło o jego tworzącej się tożsamości. Można się tutaj odwo-
łać do teorii kognitywnych (jako jednego z syntetyzujących podejść do badania 
ruchów społecznych) dla podkreślenia, że celem ruchu społecznego jest w tym 
rozumieniu prowadzenie wysiłków intelektualnych, a więc symbolicznych, two-
rzenie i  kumulowanie wiedzy społecznej, która wzbogaci ogólną świadomość 
(w tym wypadku) mieszkańców miasta. 

Ruch taki jest natomiast bardzo skuteczny w  wymiarze „wyobrażonym”, 
tj. symbolicznym. Utrzymywanie pewnej psychicznej dyspozycji aktorów ruchu 
społecznego do działania w  razie potrzeby mobilizacji, a  zatem pielęgnowanie 
poczucia bycia częścią pewnej wspólnoty wyobrażonej wymaga mniejszych na-
kładów energii i  zasobów niż prowadzenie systematycznych, realnych działań. 
Co więcej, ze względu na współczesne przemiany tożsamości indywidualnych 
i kolektywnych, takich jak wspomniane wcześniej: indywidualizm, sieciowość, 
wirtualność, efemeryczność, lepiej odpowiada na potrzeby współczesnych miesz-
kańców miast lub mówiąc ogólniej –  społeczeństw. I  wreszcie, ruch taki ma 
większe szansę na przetrwanie dopóki istnieje „zahibernowany” w ludzkiej świa-
domości i objawia się w wymiarze realnych działań jedynie okazjonalnie, w mo-
mentach, kiedy aktorzy ruchu odczuwają taką potrzebę lub sytuacja tego wymaga. 
Jak to ujęła jedna z uczestniczek Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”: 



Nowe ruchy miejskie na przykładzie Ruchu Społecznego „Szacunek dla Łodzi”… 117

[…] nawet jeżeli takie ruchy działają jakoś tak […] w oparciu o sinusoidę albo innymi słowy 
jakąś falę – że działają aktywnie, potem przymierają, potem znowu się budzą – to i tak warto 
[się w nie angażować; przyp. K. Ł.], właśnie dla tych spotkań, dla tej energii i tego, że można 
trochę się doładować. 

Opisywana „kruchość organizacyjna” współczesnych ruchów społecznych, 
jak również właściwe naszym czasom wykorzenienie tożsamości osobistej, bę-
dące wynikiem osłabienia tradycyjnych punktów odniesienia i źródeł tożsamości, 
są według Alberta Melucciego pochodną obecnego tempa zmian, różnorodności 
przynależności i mnogości przekazów. Jak więc nie zgodzić się z założeniem wło-
skiego socjologa, że głównym warunkiem, a  jednocześnie głównym rezultatem 
istnienia nowych ruchów społecznych, jest właśnie wytworzenie tożsamości zbio-
rowej, natomiast bezpośrednia realizacja zmiany nie jest w ich przypadku priory-
tetem (por.: B u e c h l e r  2008: 167; G l i ń s k i  1996: 89)? 

Mówiąc o „skuteczności wyobrażonej” nowych ruchów społecznych, ist-
niejącej nie w zamian, lecz obok „skuteczności realnej” (dodatkowo), można 
położyć właściwy akcent na symboliczny charakter współczesnych tożsamości 
kolektywnych i wynikające z niego cechy ruchów społecznych. To zaś zdaje się 
szczególnie istotne dla tych badaczy, którzy poszukują podejść syntetyzujących 
teorię mobilizacji zasobów z teorią nowych ruchów społecznych.

Bibliografia 

B o k s z a ń s k i  Z. (1989), Ruch społeczny i tożsamość aktora społecznego w socjologii akcjoni-
stycznej A.  Touraine’a, [w:]  Z.  B o k s z a ń s k i, Tożsamość, integracja, grupa. Tożsamość 
jednostki w perspektywie teorii socjologicznej, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź, 
s. 216‒229. 

B u e c h l e r  S. M. (2008), Teorie nowych ruchów społecznych, [w:] K. G o r l a c h, P. H. M o -
o n e y  (red.), Dynamika życia społecznego. Współczesne koncepcje ruchów społecznych, Wy-
dawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa, s. 161‒187.

C a s t e l l s  M. (1982), Badania nad społecznymi ruchami miejskimi, [w:] M. C a s t e l l s, Kwestia 
miejska, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa, s. 337‒361. 

D m o c h o w s k a  M. (2012), Nowe wspólnoty w Polsce na przełomie XX i XXI wieku, Wydawnic-
two IFiS PAN, Warszawa. 

F r y b e s  M., K u c z y ń s k i  P. (red.) (2002), Panorama ruchów społecznych w Polsce, „Zeszyty 
Naukowe Collegium Civitas”, nr 4 (Warszawa). 

G l i ń s k i  P. (1996), Ruchy społeczne w teorii socjologicznej, [w:] P. G l i ń s k i, Polscy Zieloni. 
Ruch społeczny w okresie przemian, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa, s. 15‒124. 

K u c z y ń s k i  P. (2002), Powrót socjologii ruchów społecznych, [w:] M. F r y b e s, P. K u c z y ń -
s k i  (red.), Panorama ruchów społecznych w Polsce, „Zeszyty Naukowe Collegium Civitas”, 
nr 4 (Warszawa), s. 8‒18. 

K u c z y ń s k i  P., F r y b e s  M., S t r z e l e c k i  J., L a p e y r o n n i e  D. (1994), W poszukiwa-
niu ruchu społecznego. Wokół socjologii Alaina Touraine’a, Instytut Socjologii UW, Oficyna 
Naukowa, Warszawa. 



Katarzyna Łuczak118

M a l i n o w s k a  E. (2002), Ruch społeczny, [w:] E. M a l i n o w s k a, Feminizm europejski. De-
mokracja parytetowa a polski ruch kobiet. Socjologiczna analiza walki o równouprawnienie 
płci, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź, s. 27‒51.

M a r t e l a  B. (2011), Aktywność obywatelska w ramach inicjatyw nieformalnych. Przyczynek do 
refleksji, [w:]  J.  G r o t o w s k a-L e d e r (red.), Wybrane współczesne problemy społeczne 
i  ich rozwiązywanie, „Acta Universitatis Lodzensis”, Folia Sociologica 38, (Wydawnictwo 
Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź), s. 105‒120. 

P a l e c z n y  T. (2010), Nowe ruchy społeczne, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kra-
ków. 

P o r t a  d e l l a  D., D i a n i  M. (2009), Ruchy społeczne, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagielloń-
skiego, Kraków. 

S t a r o s t a  P.  (2007), Wspólnota a  proces globalizacji, [w:]  K.  G o r l a c h, M.  N i e z g o d a, 
Z.  S e r ę g a (red.), Socjologia jako służba społeczna: Pamięci Władysława Kwaśniewicza, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków, s. 113‒135. 

S z t o m p k a  P. (2005), Ruchy społeczne jako siły zmiany, [w:] P. S z t o m p k a, Socjologia zmian 
społecznych, Wydawnictwo Znak, Kraków, s. 255‒278. 

T o u r a i n e  A. (2010a), Ruchy społeczne, [w:] A. T o u r a i n e, Samotworzenie się społeczeństwa, 
Zakład Wydawniczy NOMOS, Kraków, s. 295‒367. 

T o u r a i n e  A. (2010b), Tożsamość społeczna i ruchy społeczne, [w:] A. T o u r a i n e, O socjolo-
gii, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa, s. 219‒257. 

Katarzyna Łuczak 

SOCIAL MOVEMENT “RESPECT FOR ŁÓDŹ” AS AN EXAMPLE OF NEW  
URBAN MOVEMENTS; IDENTITY OF ACTORS AND EFFECTIVENESS  

OF SOCIAL MOVEMENTS IN BOTH REAL AND IMAGINARY DIMENSION 

Summary. Transformations of post-modern identities, both on the individual and collective 
level, influence the process of identity formation in social movements. For this reason, some aspects/
characteristics of new urban movements, such as effectiveness, became those we should focus on 
again but from a different point of view. The aim of this paper is to present the author’s conclusions 
about the character of  the identity of Social Movement “Respect for Łódź” and, based on those 
conclusions, to propose and critically elaborate on some hypotheses related to selected aspects/
characteristics of new social movements (covering issues such as the type of identity and the nature 
of  community they build, their ties with a  given territory, the  issue of  their durability and exis-
tence, interrelations between them and the third sector, their effectiveness). The issue is examined 
mainly from Touraine’s perspective on social movement, as well as by referring to legacy of other 
researchers interested in social movements, specifically other representatives of culture-based vari-
eties of the theory of new social movements. 

Keywords: (new) social movements, (new) urban movements, non-governmental organiza-
tions, identity, self-definitions, network, imaginary community, territorial community, effectiveness. 



A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 47, 2013 

[ 119 ]

RECENZJA

Joanna Brzezińska* 

TEORIE RUCHÓW SPOŁECZNYCH W BADANIACH  
FUNDAMENTALIZMU MUZUŁMAŃSKIEGO 

Quintan Wiktorowicz (ed.), Islamic Activism: A Social Movement Theory Ap-
proach, Indiana University Press, Bloomington (IN) 2004, (316 stron) 

Analizując obserwowaną od lat 70. ubiegłego stulecia ewolucję fundamenta-
lizmu muzułmańskiego1 jako specyficznego zjawiska społecznego zachodzącego 
w kręgu kultury arabsko-muzułmańskiej, współcześni badacze w  różny sposób 
przedstawiają jego interesującą i  złożoną genezę. Politolog i  socjolog Gilles 
K e p p e l  (2010) wnioskuje, że u podłoża islamizmu leżą takie procesy społecz-
no-polityczne, jak: spadek znaczenia i  schyłek oddziaływania marksizmu oraz 
arabskiego nacjonalizmu, upadek Związku Radzieckiego i koniec zimnej wojny, 
dyfuzja „świętych bojowników” w różne części świata (np. z Afganistanu do Bośni, 
Algierii i in.). Zwrot w kierunku ortodoksyjnej religijności wynikał jego zdaniem 
ponadto z napiętych relacji między pobożnymi ludźmi klasy średniej oraz mło-
dymi, wykształconymi, biednymi mieszkańcami miast, którzy doświadczyli za-
równo brutalności świeckiej nowoczesności, jak i rozczarowania niespełnionymi 

*  Mgr, Zakład Socjologii Płci i Ruchów Społecznych, Instytut Socjologii, Wydział Ekono-
-miczno-Socjologiczny, Uniwersytet Łódzki, ul. Rewolucji 1905 r. nr 41/43, 90-214 Łódź; j_brze-
zinska@yahoo.com.

1  Fundamentalizm muzułmański to ruch nawołujący do powrotu do źródeł klasycznej formy 
islamu, wiąże się z  reislamizacją, która w świecie islamu rozpoczęła się w XX w. i wciąż trwa, 
a wspólną cechą wszystkich jego nurtów jest „duma z własnej przeszłości, upolitycznienie religii 
i antyeuropejskość, tj. potępianie wartości cywilizacji zachodniej” (D a n e c k i  2007: 488). Współ-
cześnie termin ten stosowany jest często wymiennie z  określeniami: islamizm, radykalny islam, 
islam polityczny.



Joanna Brzezińska120

obietnicami świeckiego państwa dobrobytu (Egipt, Iran). Z  kolei orientalista 
Bernard L e w i s  (2010) opisuje źródła fundamentalizmu religijnego wyznaw-
ców islamu w perspektywie historycznej i makrostrukturalnej, wiążąc zjawisko 
to z  jednej strony z upadkiem Imperium Osmańskiego i zanikiem kalifatu jako 
symbolu muzułmańskiej jedności, wielowiekowym zachodnim imperializmem, 
amerykańską obecnością w Arabii Saudyjskiej, wojną w Iraku, a  także ogólno-
społeczną frustracją i upokorzeniem odczuwanym w społeczeństwach arabskich 
z racji sojuszu między Izraelem i Stanami Zjednoczonymi. Z drugiej zaś strony, 
w  opinii B.  Lewisa radykalizacja i  upolitycznienie islamu to również pokłosie 
szoku kulturowego związanego z „odkryciem” amerykańskiego stylu życia, ob-
nażenia korupcji rodzimych, muzułmańskich władców, a  także skutek bardziej 
ogólnych ideologicznych poszukiwań nowych rozwiązań po porażce procesów 
modernizacji w państwach z tego kręgu kulturowego. 

Quintan Wiktorowicz jest jednym z  tych badaczy społecznych (B a y a t 
2005; M e i j e r  2005; O l e s e n  2009), którzy wykorzystali teorię socjologiczną, 
a ściślej teorie ruchu społecznego, aby studiować fenomen islamizmu. Książka 
Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach pod jego redakcją, jak 
twierdzi autor w recenzji umieszczonej na okładce: „będzie miała wpływ na dwie 
ważne dziedziny nauki: teorię ruchów społecznych oraz badania nad ruchami is-
lamskich aktywistów”. W istocie stanowi ona ważny wkład w rozwój islamistyki 
z perspektywy socjologii w ogóle. Do studiów nad islamem wnosi nową całościo-
wą perspektywę teoretyczną i narzędzia empiryczne, wykorzystując różne kon-
cepcje ruchu społecznego, co przyczynia się do poszerzenia granic i możliwości 
badania zorganizowanych działań muzułmańskich aktywistów (s. 4). Z kolei fakt, 
że przedmiotem analiz są zjawiska obserwowane w społeczeństwach islamskich, 
stanowi o rozwoju dyscypliny, jaką jest socjologia ruchów społecznych2. 

W zredagowanym przez Q. Wiktorowicza tomie zgromadzono 11 artykułów 
przedstawiających wnioski z  badań nad islamskim aktywizmem z wykorzysta-
niem koncepcji teoretyczno-empirycznych opracowanych przez socjologów ru-
chów społecznych, głównie ze szkoły amerykańskiej (por.: K l a n d e r m a n s, 
Ta r r o w  2008; D e l l a  P o r t a, D i a n i  2009). 

Socjologiczne ramy teoretyczne mają na celu wprowadzenie pewnego po-
rządku scjentystycznego w badaniach nad dynamicznymi zjawiskami społeczny-
mi, jak również pomagają uchronić się przed błędami na etapie wnioskowania 
na temat zorganizowanych działań zbiorowych podejmowanych przez osoby 
osadzone w innej kulturze. Badacze aktywizmu islamskiego zyskują dystans do 

2  Rozwój socjologii ruchów społecznych zawsze następował z  inspiracji bieżącymi wyda-
rzeniami społeczno-politycznymi, czego przykładem jest zainteresowanie naukowe wzrostem 
aktywności w  społeczeństwach obywatelskich od lat 60. ubiegłego  wieku w  Europie i  Stanach 
Zjednoczonych, gdzie powstały nowoczesne teorie ruchów społecznych. Obecne zainteresowanie 
subdyscypliną wynika m.in. z nasilenia się radykalnego islamskiego aktywizmu, zaś badania nad 
ruchami fundamentalistycznymi są wyraźnie zainspirowane wydarzeniami z 11 września 2001  r. 
oraz późniejszymi falami ataków terrorystycznych.



Teorie ruchów społecznych w badaniach fundamentalizmu muzułmańskiego… 121

przedmiotu swoich badań i unikają kilku dość powszechnych pułapek związanych 
z ich własną, odmienną perspektywą kulturową. Dowodzą, że deprywacja i po-
czucie frustracji nie mogą w pełni wyjaśniać narodzin islamizmu, gdyż ubóstwo 
i związane z nim poczucie niższości niekoniecznie prowadzi do zorganizowanego 
aktywizmu społecznego – należy bowiem także wziąć pod uwagę strukturę podej-
mowanych działań i ich aktorów, mobilizację zasobów, procesy decyzyjne, sieci 
powiązań jednostkowych oraz instytucjonalnych itd. (O l e s e n  2009). Dzięki 
zastosowaniu wybranych koncepcji teoretycznych – uwzględniających ramy in-
terpretacyjne, tożsamość kolektywną, analizę cykli protestów i prognozę działań 
– motywy ideologiczne aktorów ruchu społecznego postrzegane zostają jako klu-
czowe wymiary aktywizmu islamskiego. Decydując się na określoną teorię ruchu 
społecznego, badacze unikają również pułapki poststrukturalistycznej, która nie-
rzadko sprowadza ruchy społeczne do symboli, języka i ideologii (B a y a t  2005). 
Ponadto badacze ci  nie pozycjonują religii i  kultury islamu jako jedynego lub 
decydującego czynnika formatywnego dla powstania ruchu społecznego wśród 
religijnych bądź radykalnych muzułmanów. Aplikacja teorii ruchu społecznego 
sprzyja tym samym ograniczeniu wpływu kulturowych stereotypów i upowszech-
nionych na Zachodzie wzorów postrzegania islamu i jego wyznawców (M e i j e r 
2005: 287). 

Jak we wstępie zauważa Q. Wiktorowicz, w publikacji przyjęto „celowo sze-
roką” (s. 2) definicję „islamskiego aktywizmu”, aby pod parasolem tego terminu 
zmieścić możliwie najwięcej różnorodnych form działań zbiorowych obserwo-
wanych w społecznościach muzułmańskich, określonych najogólniej jako „mobi-
lizacja w działaniach kontestacyjnych na rzecz wsparcia celów muzułmańskich” 
(s.  2). Tak szeroka konceptualizacja pojęcia może jednak budzić zastrzeżenia, 
ponieważ do jednego zbioru włącza się skrajnie i wielowymiarowo odmienne ini-
cjatywy opatrzone etykietą „islam”, „islamski”, takie jak: aktywności propagan-
dowe i prozelityczne, pokojowe protesty kręgu wiernych (np.  reprezentujących 
mniejszościowy odłam islamu), ataki grup terrorystycznych, działania zbiorowe 
zakorzenione w  islamskiej tradycji, symbolice i  tożsamości, ruchy o  wyraźnie 
politycznym charakterze dążące do ustanowienia państwa wyznaniowego lub 
grupy promujące duchowość i mistykę islamską poprzez wspólną praktykę re-
ligijną. Niemniej jednak, pomijając powyższe wyjaśnienia definicyjne, nie moż-
na odmówić znaczenia wysiłkom autorów, którzy analizują strukturę możliwości 
politycznych, cykle protestów, dostępność i sposoby mobilizacji zasobów, ramy 
interpretacyjne działań zbiorowych oraz sieci interakcji, aby zrozumieć przy-
czyny, przebieg i  cele ruchów społecznych w świecie muzułmańskim, bowiem 
„dynamika, procesualność oraz formy organizacji islamskiego aktywizmu mogą 
być rozumiane jako ważne elementy kontestacji, które wykraczają poza specyfikę 
islamu jako systemu znaczeń, tożsamości i podstawy działań zbiorowych” (s. 3). 

Książka Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach składa się 
z  trzech części zatytułowanych kolejno: Przemoc i kontestacja, Sieci i  sojusze, 



Joanna Brzezińska122

Kultura i framing, a także z: przedmowy pióra Charlesa Tilly’ego, wprowadzenia 
redaktora tomu oraz zakończenia autorstwa Charlesa Kurzmana. Każdy podroz-
dział stanowi odrębne studium przypadku i opiera się na solidnej podstawie em-
pirycznej badań przeprowadzonych w różnych społeczeństwach muzułmańskich. 
Wiele analiz poprzedza również krótka charakterystyka wybranej teorii ruchu 
społecznego zastosowanej do przedmiotu badań. 

W artykułach wchodzących w skład tomu przedstawiono bogatą i różnorodną 
problematykę. Autorzy tekstów ogniskują swoje zainteresowania naukowe wo-
kół: wydarzeń historycznych, np.  irańskiej rewolucji; działań terrorystycznych 
podejmowanych przez radykalnych islamistów; samoorganizacji kobiet muzuł-
mańskich; upolitycznienia aktywności fundamentalistów religijnych; a także is-
lamizmu w wymiarze ekonomicznym i rynkowym. Na uwagę zasługuje również 
geograficznie szeroki obszar badawczy. W zgromadzonych artykułach przedsta-
wiono wyniki badań prowadzonych w  8 krajach Afryki Północnej i  Bliskiego 
Wschodu, a  także Zatoki Perskiej (w  tym dwóch niearabskich – Iran i Turcja), 
odsłaniając odmienne konteksty różnych społeczeństw muzułmańskich. Nie-
co więcej uwagi poświęcono ruchom islamistycznym w Egipcie i  Jemenie (po 
dwa rozdziały), z  racji ich kluczowej roli w  rozwoju studiów nad islamskim 
aktywizmem w  ogóle. Dwa rozdziały dotyczą ponadto zorganizowanych dzia-
łań zbiorowych podejmowanych ściśle przez szyitów. Niewątpliwie tematyczna 
i geograficzna rozpiętość zgromadzonych artykułów ma na celu zarówno poka-
zanie wielości i złożoności zjawisk społecznych w świecie islamu, które mogą 
być przedmiotem socjologicznej analizy, jak i podkreślenie aplikacyjności danego 
podejścia teoretycznego, tj. teorii ruchów społecznych do badań różnych fenome-
nów w rozmaitych kontekstach kulturowych. 

Każdy artykuł, w którym analizuje się inny przypadek zorganizowanego zbio-
rowego działania, uwypukla inny aspekt badanego zjawiska jako ruchu społecz-
nego. Wydaje się, że te zgromadzone w pierwszej części książki – poświęconej 
radykalnym działaniom kontestacyjnym i przemocy – dowodzą, iż zrozumienie 
aktywizmu islamskiego powinno zasadzać się przede wszystkim na faktach, 
a  nie wyłącznie skupiać na dogmatach islamu jako podstawowej motywacji 
muzułmańskich terrorystów. Podejście teoretyczne oparte na analizie struktury 
możliwości politycznych wykorzystane przez Glenna E. Robinsona do badania 
działalności Hamasu dowodzi, że przemoc nie jest nieodłączną cechą fundamen-
talizmu muzułmańskiego. Sprowadzenie tej licznej formacji do kategorii grupy 
terrorystycznej nie daje pełnego obrazu jej aktywności jako ruchu społecznego, 
ignoruje bowiem dynamikę jej rozwoju i możliwych trajektorii działań. Z kolei 
wnikliwe studium Mohammeda Hafeza poświęcone Islamskiej Grupie Zbrojnej 
(Groupe Islamique Armé, GIA) w Algierii lub kolejny artykuł współautorstwa 
Hafeza i Wiktorowicza, którego przedmiotem są działania siłowe podejmowane 
przez islamski dżihad w  Egipcie, ukazują znaczenie represji ze strony aparatu 
państwa oraz zamkniętego systemu politycznego dla radykalizacji ruchu i  uru-



Teorie ruchów społecznych w badaniach fundamentalizmu muzułmańskiego… 123

chomienia strategii przemocy wobec obywateli cywilnych. Poprzez szczegółowy 
i wnikliwy opis przypadku Hafez przekonująco wyjaśnia silną zależność między 
strukturą szans politycznych (determinowanych przez państwowe represje i za-
mknięty system polityczny), strukturą mobilizacji (organizacja o charakterze eli-
tarystycznym) a repertuarem działań kontestacyjnych (akty przemocy) obranych 
przez aktywistów GIA. 

Drugi rozdział publikacji składa się z  czterech artykułów, których autorzy 
skupiają się na roli sieci powiązań i interakcji w ruchach społecznych. Dzięki ob-
serwacji aktywności islamistów w Jemenie, Jillian Schwedler udaje się pokazać, 
jak ich partia polityczna, podobnie do innych partii, tworzy sojusze i przekształca 
je w zależności od zmieniających się możliwości i szans politycznych. Badaczka 
wyraźnie sugeruje, że aby zrozumieć motywy, działania i cele islamskiego akty-
wizmu, należy je analizować „najpierw jako ruchy społeczne, a dopiero później 
(jeśli w ogóle) w zakresie ich określonych przekonań” (s. 224). Janine Clark wy-
jaśnia zaś, jak muzułmańskie aktywistki w Jemenie rekrutują nowych członków 
ruchu, a także w jaki sposób ich aktywizm realnie konstruuje nowe sieci, które 
zmieniają strukturalnie i ideowo konfiguracje jemeńskiego społeczeństwa. Jeszcze 
inne ciekawe spostrzeżenie płynie ze studium Diane Singerman, która w swoim 
artykule wyjaśnia użyteczność nieformalnych sieci (rodzina, krąg przyjaciół) dla 
grup islamistycznych i podkreśla ich kluczowe znaczenie dla mobilizacji struk-
tur w warunkach niedemokratycznych (zamknięty system polityczny), jak to ma 
miejsce w wielu krajach muzułmańskich. Ta nieformalna sieć interakcji ma obec-
nie coraz częściej kluczowe znaczenie dla wyjaśnienia powstania i rozwoju ruchu 
społecznego, który wcześniej w głównej mierze determinowany był poprzez for-
malne organizowanie się jego aktorów w określonych ramach instytucjonalnych. 

Wspólnym mianownikiem trzech artykułów z ostatniego rozdziału jest od-
wołanie się do kontekstu kulturowego z uwzględnieniem symboliki, idei i tradycji 
islamu. Autorzy, wykorzystując m.in. analizę ram interpretacyjnych zorganizo-
wanych działań zbiorowych osadzonych w muzułmańskiej kulturze, objaśniają 
motywy, jakimi kierują się islamscy aktywiści, a także mechanizmy ich rekrutacji 
oraz lojalności wobec grupy. Najciekawsze w tej części, jeśli chodzi o wniosko-
wanie, wydaje się studium M. Hakan Yavuz na temat ruchów islamskich w Turcji, 
gdzie zakwestionowano założenie, że ich aktywiści z zasady będą zawsze wspie-
rać islamskie partie polityczne oraz odrzucać ideę sekularyzacji. Powołując się na 
swoją analizę ruchu Erzurumlur w Turcji, Yavuz udowadnia, że  ta nowoczesna 
formacja islamska zorientowana na działania w sferze gospodarczej reprezentuje 
zgoła inny stosunek do sekularyzacji. Liberalizacja ekonomiczna w  kraju oraz 
zmiany w strukturze szans politycznych i mobilizacji zasobów pozwoliły im na 
nadanie nowych znaczeń i wytworzenie nowej tożsamości muzułmanina w nowo-
czesnym społeczeństwie. 

Książka zredagowana przez Q. Wiktorowicza jest pierwszą tak obszerną 
i wszechstronną próbą ujęcia współcześnie istotnych i dynamicznych inicjatyw 



Joanna Brzezińska124

społecznych z muzułmańskiego kręgu kulturowego w ramach silnie zakorzenio-
nych w  zachodniej socjologii teorii ruchów społecznych. Ludzie i  wydarzenia 
związane z  kulturą islamu, zwyczajowo traktowanego z  dystansem przez pry-
zmat orientalizmu (S a i d  2005), zostają w  tej zbiorowej pracy poddani rzetel-
nej, naukowej analizie. Z  tego punktu widzenia publikacja ta może wydawać 
się tekstem przełomowym. Charles Kurzman w  zakończeniu książki podkreśla 
bowiem, że badacze podeszli do działalności islamskich aktywistów z niespoty-
kanym dotychczas również w wielu dziedzinach akademickich obiektywizmem. 
Jakkolwiek banalnie mogą zabrzmieć jego uwagi, stwierdza, że islamiści zostają 
potraktowani, jak normalni ludzie, a motywy ich działania nie są sprowadzone do 
obcej i wrogiej egzotyki fanatyzmu, tylko poddane takim samym instrumentom 
analizy, jak w przypadku innych ruchów społecznych. Nie bez zaskoczenia i z en-
tuzjazmem podkreśla, że sposób, w  jaki islamscy aktywiści podejmują decyzję 
o własnej aktywności, jest przyrównany do mechanizmu decyzyjnego, któremu 
podlegają działacze niemuzułmańscy. Jeśli zaś rzeczywiście tak silnie izoluje się 
islam w  ramach teoretycznego rozwoju nauki, to Wiktorowicz i  współautorzy 
jego studium są pionierami, którzy zasługują na nasze uznanie. 

Bibliografia 

B a y a t  A. (2005), Islamism and Social Movement Theory, „Third World Quaterly”, Vol. 26, No. 6, 
pp. 891–908, http://www.jstor.org/stable/4017816, 29.10.2012. 

D a n e c k i  J.  (2007), Podstawowe wiadomości o  islamie, Wydawnictwo Akademickie Dialog, 
Warszawa. 

D e l l a  P o r t a  D., D i a n i  M. (2009), Ruchy społeczne. Wprowadzenie, Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Jagiellońskiego, Kraków. 

K e p p e l  G. (2010), Zemsta Boga. Religijna rekonkwista świata, Wydawnictwo Krytyki Politycz-
nej, Warszawa. 

K l a n d e r m a n s  B., T a r r o w  S. (2008), Mobilizacja w ruchach społecznych: o syntezie kon-
cepcji europejskich i amerykańskich, [w:] K. G o r l a c h, P. H. M o o n e y (red.), Dynami-
ka życia społecznego. Współczesne koncepcje ruchów społecznych, Wydawnictwo Naukowe 
Scholar, Warszawa, s. 64–91. 

L e w i s  B. (2010), Co się właściwie stało? O kontaktach Zachodu ze światem islamu, Wydawnic-
two Akademickie Dialog, Warszawa. 

M e i j e r  R. (2005), Taking the Islamist Movement Seriously: Social Movement Theory and the Is-
lamist Movement, „International Review of  Social History”, Vol. 50, pp.  279–291, https://
openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/9795, 29.10.2012. 

O l e s e n  T.  (2009), Social Movement Theory and Radical Islamic Activism, [w:] T.  O l e s e n, 
F.  K h o s r o k h a v a r, Islamism as Social Movement, The  Centre for Studies in Islamism 
and Radicalisation, Aarhus, pp. 7–33. http://cir.au.dk/fileadmin/site_files/filer_statskundskab/ 
subsites/cir/pdf-filer/H%C3%A6fte2final.pdf, 29.10.2012. 

S a i d  E. W. (2005), Orientalizm, Zysk i S-ka, Poznań. 



SPIS TREŚCI 

Mariusz Baranowski –  Between Social Control and Conflict: An Analytical Framework
	 for Social Movements  	     5
‒  Między kontrolą społeczną a konfliktem: ramy analityczne ruchów społecznych  	   16

Mikołaj Rakusa-Suszczewski ‒ Radykalizm, podmiotowość i sfera publiczna w refleksji Hel-
	 mutha Plessnera  	   17
‒  Radicalism, Self, and the Public Sphere in the Theory of Helmuth Plessner  	   37

Natalia Wielecka ‒ Consensus Social Movements and Their Significance in a  Globalizing
	 World – the Example of the Focolare Movement  	   39
‒  Ruchy społeczne konsensusu i ich znaczenie w globalizującym się świecie ‒ przykład Ruchu
	 Focolari  	   48

Marcin Frybes ‒ Ruch wsparcia dla „Solidarności” i Polski w latach 80. jako ruch społeczny  	   51
‒  Help and Support to Poland and “Solidarity” Throughout the 1980s as a Social Movement  	   71

Joanna Orzechowska-Wacławska ‒ Stare i nowe oblicze nacjonalizmu. Wnioski z badań nad
	 baskijskim ruchem nacjonalistycznym  	   73
‒  Old and New Nationalism. Conclusions of the Study of Basque Nationalism  	   86

Katarzyna Wojnicka ‒ Męskie ruchy społeczne we współczesnej Polsce: wybrane ustalenia
	 i wnioski  	   87
‒  Men’s Social Movements in Contemporary Poland: Main Conclusions and Findings  	   102

Katarzyna Łuczak ‒ Nowe ruchy miejskie na przykładzie Ruchu Społecznego „Szacunek
	 dla Łodzi”; tożsamość aktorów a  skuteczność działań ruchu w  wymiarze realnym i  wy-
	 obrażonym  	   105
‒  Social Movement “Respect for Łódź” as an Example of New Urban Movements; Identity
	 of Actors and Effectiveness of Social Movements in Both Real and Imaginary Dimension  	   118

RECENZJA 

Joanna Brzezińska ‒ Teorie ruchów społecznych w badaniach fundamentalizmu muzułmań-
	 skiego: Quintan Wiktorowicz (ed.), Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach,
	 Indiana University Press, Bloomington (IN) 2004, (316 stron)  	   119




	Pusta strona

