ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026 C O PE
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.19

Member since 2019
JM14486

Magali Nachtergael

Université Bordeaux Montaigne

UR Plurielles / BIG - Bordeaux Interdisciplinaire Genre
https://orcid.org/0000-0001-7084-4442

magali.nachtergael@u-bordeaux-montaigne.fr

Le sexe féminin dans I’art contemporain :
un organe en performance

RESUME

L’article s’intéresse a un panorama occidental des mises en performance du sexe féminin depuis
la fin des années 1960. La représentation du sexe féminin dans I’art contemporain a été un mode
d’expression du féminisme par des artistes cherchant, entre autres, a échapper a I’hypersexualisation
du corps des femmes. Le sexe féminin engage aussi les organes reproducteurs femelles dans un
processus de réappropriation du corps : en devenant objet, voire sujet de création, cette partie du
corps matricielle retrouve ses qualités d’élément organique vivant, producteur de fluides, constitué
de muscles et lieu possible de la jouissance. Ces images engagent donc ce qui était le sexe féminin
vers une autre représentation corporelle dégagée des fonctions reproductrices et libidinales instituées
par le regard masculin hétéronormé de I’histoire de I’art.

MOTS-CLES - sexe féminin, art contemporain, performance, études en genre, corps

The Female Sex in Contemporary Art: A Performing Organ

SUMMARY

The article examines a Western panorama of performances of the female sex since the end of the
1960s. The representation of the female sex in contemporary art has been a mode of expression of
the feminism of artists seeking, among other things, to escape the hypersexualization of the female
body. The female sex also engages the female reproductive organs in a process of reappropriation
of the body: by becoming an object, or even a subject of creation, this part of the matrix body

© by the Author, licensee University of Lodz — Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an
@creative open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution
COMMONS license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)
Received: 04.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025.

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: None. Ethical
considerations: The Author assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the
publication.

[383]


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0000-0001-7084-4442
https://orcid.org/0000-0001-7084-4442
mailto:magali.nachtergael@u-bordeaux-montaigne.fr
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.19

384 Magali Nachtergael

rediscovers its qualities as a living organic element, producer of fluids, made up of muscles and
a possible place of pleasure. These images therefore engage what was the female sex towards
another bodily representation free from the reproductive and libidinal functions instituted by the
heteronormative male gaze of art history.

KEYWORDS - female sex, contemporary art, performance, gender studies, body

Lorsque Carolee Schneemann performe Interior Scroll (1975), elle retire
progressivement de son vagin un texte qu’elle lit a haute voix et en public, s’ inscrivant
dans la tradition féministe de la vulve parlante (ou de son homologue, le vagin pensant).
Cette mise en scéne spectaculaire du sexe féminin a fait I’objet de plusieurs reprises,
notamment au sein du mouvement post-pornographique dont le but n’est pas tant
d’assouvir le voyeurisme masculin que de permettre aux femmes de mieux connaitre
et s’approprier leur propre corps. Aussi, les dispositifs de monstration du sexe féminin,
comme le speculum, sont détournés de leurs fins de controle gynécologique pour en
faire un lieu d’observation esthétique, militant et réflexif. Réduites a 1’image de leur
sexe, les femmes artistes ont participé, a travers des ceuvres et des performances,
pourtant soumises au régime du spectacle, a leur émancipation. Sans revenir sur les
ceuvres emblématiques de Niki de Saint Phalle, Hon (1966) ou la célébre Dinner
Party de Judy Chicago (1979), ou chaque femme artiste est « représentée » par un
portrait peint de sa vulve, nous analyserons des ceuvres produites récemment sur les
sceénes européennes. Nous tenterons de comprendre comment par la représentation du
sexe en photographie, peinture ou performance, les artistes réinvestissent le corps en
dehors de canons esthétiques sexualisants pour redynamiser de fagon organique le lien
avec un sexe créatif et non procréatif dans le systéme d’hétérosexualité obligatoire,
pour reprendre I’expression de Monique Wittig.

On verra d’un c6té que le sexe peut étre plus proche de I’idée d’un « féminin
matrixiel », au sens de I’artiste et théoricienne Bracha L. Ettinger, qui se situe dans
la lignée de Luce Irigaray'. D’un autre coté, la dynamique visuelle et performative
autour du sexe féminin le ré-organise de fagon tres littérale : il retrouve son role
organique en dehors de la sexualité normée, pour devenir une extension créative du
corps. Dans Testo Junkie, Paul B. Preciado, qui mene sa réflexion depuis le corps
trans, compare le régime des organes du corps humain ot les « organes génitaux sont
encore enfermés dans un régime pré-moderne et quasi-souverain de pouvoir »%. Le
sexe représenté en art n’est pas qu’un sexe voué a I’hétérosexualité, offert au regard
masculin. C’est aussi une image du Corps lesbien, énoncé par Monique Wittig
comme composition corporelle et visqueuse, productrice de liquides, vivante, entre

' G. Pollock, « Différence et unité : le féminin et le planétaire », in Constellations subjectives. Pour
une histoire féministe de [’art, ¢éd. M-L. Allain Bonilla, E. Blanc, J. Renard, E. Zabunyan, Paris,
¢éditions iXe, 2021, p. 40.

2 P. B. Preciado, Testo Junkie. Sexe, drogue et biopolitique, 2008, trad. de I’esp. de ’auteur, Paris,
Points, 2021, p. 114.



Le sexe féminin dans I’art contemporain : un organe en performance 385

bouche et sexe : « LE CORPS LESBIEN LA CYPRINE LA BAVE LA SALIVE LA
MORVE LA SUEUR ». Le corps lesbien n’appartient pas seulement a la relation de
méme genre. Il est aussi le lieu de I’autojouissance, de soi a soi, et dans 1’exclusion
d’une économie de la jouissance hétérosexuelle. Bousculant les codes de I’histoire
de I’art, dénoncés par de nombreuses artistes femmes dans les années 1970 a travers
des performances et réappropriations picturales, I’apparition du sexe féminin comme
objet et sujet organique implique aussi une réévaluation critique de sa présence
sur les cimaises et la scéne du white cube. C’est donc un sexe en discussion, en
recherche, sans définition fixe et qui se voit lui-méme selon un spectre critique qui
se met en scéne dans 1’espace artistique contemporain.

Vulves muséales : le regard de la critique

Dans Ce que le Sida m’a fait*, la critique féministe et lesbienne Elisabeth Lebovici
consacre un chapitre central a I’ceuvre installation de Zoe Leonard, Untitled, qui avait
été présentée a la Neue Galerie a I’occasion de la documenta IX de Kassel en 1992.
« Sans titre », voila une maniere de ne pas désigner en quoi consistait 1’installation :
une collection de photographies de vulves en gros plan, délicatement ouvertes par les
doigts de leurs propriétaires, étaient accrochées dans le musée des Beaux-Arts entre les
ceuvres de la collection. L artiste états-unienne Zoe Leonard avait retiré certaines piéces
de la présentation permanente de la collection pour les remplacer par des photographies
de vulves en noir et blanc, dix-neuf, nous explique Elisabeth Lebovici, sous vitre
et clouées au mur et a « échelle 1/1 ». Dans sa sélection, I’artiste n’avait conservé
que les toiles représentant des femmes pour les mettre en vis-a-vis de ces vulves,
exposées comme des documents bruts contrastant trés fort avec 1’apparat du musée,
tentures murales marquetées et cadres baroques pour les tableaux. Cette installation de
Leonard, commentée par Lebovici, nous rappelle a quel point, selon Freud, le concept
de « beau » a été associé a 1’excitation sexuelle, ce que la critique de cinéma Laura
Mulvey a pour le cinéma désigné sous le terme de « male gaze » en 1975. Si en retour,
on a tenté de parler de « female gaze » ou d’appliquer ce concept symétrique dans
le champ de la représentation, il parait difficile de le transposer littéralement, tant ce
« gaze » est chargé par une érotique de la domination et de la réification fétichiste.

Lorsqu’elle pose la question de la vision méme de ces « pussy pictures »° :
« dégoutant ? sexy ? les deux a la fois ? ou encore autre chose ? »%, Lebovici dit
clairement ce qui articule notre perception culturelle du sexe féminin : la premiére
impression est une formulation de rejet, de dégout, dégott lui-méme instruit par une

> M. Wittig, Le Corps lesbien, Paris, Minuit, 1973, p. 22.

*+ E. Lebovici, Ce que le sida m’a fait. Art et activisme a la fin du XX siécle, Ziirich, JRP Ringier
— Paris, La maison rouge, 2017.

5 Ibid., p. 99.

¢ Ibid., p. 97.



386 Magali Nachtergael

culture qui a rendu tabou la vision des organes génitaux primaires et secondaires.
La seconde impression induit immédiatement 1’idée d’une désirabilité de la vision
de cet organe interdit, comme s’il avait un attrait en lui-méme. Mais surtout, la
critique nous invite a reconsidérer cette « autre chose » qui surgit en méme temps
que la représentation dans son dispositif de monstration, en I’occurrence le musée,
lieu de I’institution et de la patrimonialisation. L’apparition de la vulve ne produit
pas les mémes effets selon les dispositifs d’exposition. Lebovici montre comment
le sexe féminin a servi la cause politique féministe, et révele tout Iarriére-plan
militant des collectifs lesbiens et de la lutte contre le SIDA. Elle démontre aussi la
force discursive d’un « portrait de vagin » qui devient, avec Susan Bright en 1992,
une affiche clamant « Read My Lips » : « les grandes lévres génitales ont remplacé
les Iévres buccales »’. Si je me permets de condenser ici une partie de la pensée de
Lebovici, c’est pour mettre en avant la réflexion menée depuis longtemps par les
artistes femmes et la critique d’art sur la représentation du corps féminin intime
dans I’espace public muséal comme un véritable enjeu esthético-politique, qui
acquiert une agentivité concrete dans 1’espace public.

Dans ce chapitre de référence, Lebovici dresse aussi un panorama historique
de la représentation du vagin et du sexe féminin dans I’art féministe états-unien,
principalement depuis les années 1960. Cette traversée historique montre a quel
point I’ceuvre de Zoe Leonard entraine une profonde déconstruction a la fois de la
sexualité, de la représentation de la sexualité féminine mais aussi des violences subies
par les femmes, depuis I’enfance jusqu’a I’age adulte, méme avancé. Elle articule des
revendications a disposer non pas seulement de son corps mais aussi de son image
pour les faire parler, de fagon parfois littérale comme dans le cas de « Read my lips » :
« Reversée a I’actif de GANG », explique-t-elle, « la citation [ ...] dénonce un interdit,
frappant a la fois le corps sexuel des femmes et les énoncés dont elles usent pour en
parler ».8 Revenant sur le backlash des années 1980 aux Etats-Unis, elle rappelle les
menaces permanentes contre I’avortement et le role de I’affiche qui demandait trés
directement de téléphoner a des représentants politiques pour revenir sur une décision
juridique visant a bannir I’information sur ’avortement. Le jeu de substitution au
musée n’est pas 1a pour évoquer un jeu de mistigri visuel mais s’inscrit dans une
critique institutionnelle plus vaste, illustrant la célébre expression de Griselda Pollock,
«le musée a moitié¢ vide » qui pointait I’absence d’artiste femmes dans les collections.
Leonard révéle ces vides et les remplace par des 1évres qui ont manifestement quelque
chose a dire, par dela le silence photographique et I’austérité documentaire du noir et
blanc. L’ceuvre de Leonard et la présence du vagin dans 1’espace de la représentation
tissent un maillage visuel et discursif politique qui puise sa force dans ses liens avec
des luttes sociales : elles brisent la gangue du patrimoine pour inscrire les ceuvres et
leur « display muséal » dans des enjeux contemporains.

7 Ibid., p. 100.
S Ibid., p. 102.



Le sexe féminin dans I’art contemporain : un organe en performance 387

Organes actifs

Cette expérience spectaculaire et brillamment commentée par Lebovici ne doit
pas étre I’arbre qui cache la forét, bien au contraire. Car les artistes représentant des
sexes féminins ne manquent pas, et elles n’inscrivent pas ces représentations dans
une perspective de consommation scopique et sexualisée’. Les images du sexe
féminin et de ses usages sont variées, issues de contextes souvent révélateurs de la
vision traditionnelle particuliérement pauvre et monofocale de 1’histoire de 1’art
sur le sexe féminin. L’artiste Béatrice Cussol (aujourd’hui Lussol), choisissant un
autre médium que la trés directe photographie, peint des formes organiques ou les
vulves apparaissent ou se forment comme des images sans cesse réitérées, en gros
plan ou cachées dans les dessins. Chez C/Lussol, toute forme semble découler
plus ou moins d’une matrice vulvaire, et le choix de I’aquarelle ou du stylo bille
rouge renforce I’impression de viscosité liquide et molle de ces bouches génitales.
Le grand format génére un effet a la fois de gros plan et de paysage charnel,
lymphatique et doux, transformant la vision de la vulve en lignes souples quasi
décoratives, ou un petit détail vient rappeler, avec ironie, 1’étrangeté du dessin.

Ilustration 1. Béatrice Lussol, 564, 2017, encres et aquarelle, 150 x 150 cm.
Couverture de B. Cussol, Eponym e, Dijon, Presses du réel, 2019.

% Agathe Champagnol, artiste et chercheuse, a réalisé un mémoire portant sur « Les représentations
des sexes dans I’art contemporain des années 1970 a nos jours », Master en études de genre, Univer-
sit¢ Bordeaux Montaigne, mai 2025, ou elle dresse, en plus de ses propres pratiques plastiques, une
typologie fort utile de ces images du sexe féminin dans ’art contemporain occidental.



388 Magali Nachtergael

On se souvient peut-étre du Red Flag (1971) de Judy Chicago, une photographie
de tampon ensanglanté en train d’étre extrait d’un vagin anonyme, image familiére
et pourtant taboue, qui pour le public constitue une provocation par sa trivialité.
La représentation des menstruations est un corollaire récurrent de 1’imaginaire
du sexe féminin. En méme temps que la photographe Marianne Rosenstiehl qui
avait exposé The Curse (2015), une série sur les régles, cette fluidification du
sexe féminin, souvent synonyme de rejet visuel, est au ceeur d’un autre projet
photographique d’Arvida Bystrom, artiste postdigitale qui a réalis€ une série
d’images, There Will Be Blood (2015) montrant non pas le sexe féminin mais
ses traces menstruelles. Reprenant les codes de la photographie publicitaire et en
particulier des influenceuses sur Instagram, on y voit du sang qui coule ou des
taches sur une culotte, petit détail qui rappelle 1’activité physique et productive
du sexe féminin. L’historienne de 1’art Charlotte Foucher Zarmanian parle de
« panique génitale » pour désigner la part négative qu’occupent les fluides issus
du sexe féminin. Elle emprunte a la performance de Valie Export ce titre pour
revenir sur la figure « moins connue, mais tout aussi « utéro-centrique », de la
femme comme sujet actif et créatif, subissant le discours médical sur les fluides
génitaux qui prend place dans le débat normatif autour du binarisme création/
procréation ; masculin/féminin »'°. Les fluides et menstruations jouent un role
important dans 1’imaginaire de la « panique génitale » qui ont conduit a hystériser
et rejeter le vagin comme organe de sécrétion organique dans le domaine de
I’ignoble, les menstrues constituant un trouble généralisé, de la psyché jusqu’a
perturber 1’ordre public!'. Le discours porté sur le sexe féminin, de I’hystérie a
la pathologisation du genre, comme 1’explique Foucher Zarmanian a propos des
créatrices, suspectes de faiblesses de constitution et par extension, incapables de
génie artistique, s’origine dans la conception médicale du sexe lui-méme et ses
possibles troubles. Cette connaissance phallologocentrique du sexe féminin, pour
reprendre une expression de Luce Irigaray, a nécessité de la part des féministes,
en particulier chez les scientifiques, comme Anne Fausto Sterling de déconstruire
la notion biologique de genre et chez Sandra Harding de démontrer que le postulat
de I’objectivité neutralisante scientifique reconduit le point de vue dominant du
masculin sur la science'?, et ne refléte en aucun cas la réalité médicalement pergue
et vécue des sujets, féminins et au-dela, notamment pour le corps trans.

10" Ch. Foucher Zarmanian, « Panique génitale. Fluides menstruels et psychopathologie de la créati-
vité féminine au passage du siécle (XIX-XX¢ siécles) », Actes de la Journée d’Etudes « Les fluides
corporels dans I’art contemporain » tenue le 29.06.2010, éd. C. Paulhan, M. Alluchon, URL: http://
hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20
menstruels%20et%20psychopathologie%20de%2012%20cr%C3%A9%ativit%C3%A9%20
1%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf, consulté le 13.04.2025.

" On pense aux images commentées par G. Didi-Huberman, Invention de I’hystérie. Charcot et
I’Iconographie photographique de la Salpétriere, Paris, Macula, Scénes, 1982.

12 Voir S. Harding, The Science Question in Feminism, Ithaca, Cornell University Press, 1986.


http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%20la%20cr%C3%A9ativit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf
http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%20la%20cr%C3%A9ativit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf
http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%20la%20cr%C3%A9ativit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf
http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%20la%20cr%C3%A9ativit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf

Le sexe féminin dans I’art contemporain : un organe en performance 389

Sexe festif et fluide

L’artiste transmasculin Wells Chandler a choisi I’art du crochet pour réaliser
des tableaux sculptures a placer au mur. Le choix d’un art minoré et associé
par stéréotype a une activité féminine domestique s’apparente a une pratique
urbaine courante, le yarn bombing, qui a la manicre des graffitis redécore le
mobilier ou I’environnement urbain. Dans le cas de Wells Chandler, les tricots
tapissent les murs du white cube de haut en bas, saturant I’espace visuel de
corps écartant les jambes pour arborer une fente rouge gigantesque, ornée
de cercles colorés : pénis, fesses ou vulves sont représentés dans un continuum
graphique et une explosion des corps, inspirée du Retable d’Issenheim, pour
donner a I’exposition Saint Antoine s Fire cette impression dynamique et festive
mais aussi mystique au corps. Ses compositions, comme cette origine du monde
plasmatique (voir Ill. 2), créent des étres chimériques aux visages indistincts
et aux organes génitaux visuellement frappants. Pourtant, il déclare lui-méme
mettre I’accent sur la joie et la gaieté des couleurs comme force déstabilisatrice du
pouvoir et de la norme". Cette subversion parodique rappelle la derniére
partie de Trouble dans le genre de Judith Butler, qui fondait sa conception
performative du genre sur le détournement des codes vestimentaires et visuels
dans le cadre de la représentation spectaculaire des drags. Selon elle, « cette
déstabilisation permanente des identités les rend fluides et leur permet d’étre
signifiées et contextualisées de maniére nouvelle ; la prolifération parodique
des identités empéche que la culture hégémonique ainsi que ses détracteurs et
détractrices invoquent des identités naturalisées ou essentielles »'*. Mais ¢’est
dans I’acte parodique répété, le spectaculaire factice du drag que I’illusion de
stabilité éclate dans I’ordre du visible. Le sexe parodique s’inscrit dans un esprit
similaire d’anti-naturalisme de la représentation sexuelle.

Dans le cas de Chandler, il ne s’agit pas d’habits qui font le genre, bien que I’'usage
du tissage I’évoque en filigrane, mais plutdt une jouissance trés foucaldienne de
I’exhibition du sexe dans un mouvement de danse ou de gymnastique acrobatique. Le
sexe féminin se fait ici a-génital ou dans une génitalité fluide : les corps ne s’opposent
pas, le féminin comme le masculin porte des couleurs non-naturelles, indiquant que
I’un comme I’autre peuvent étre vus, pergus et construits culturellement, dans un
chatoiement et non des oppositions binaires. Ce qui frappe bien plus dans les ceuvres
de Wells Chandler, c’est la posture des corps et leurs attitudes hyperboliques : I’oblong
qui figure la vulve, ou la courbe qui fera pénis ressemblent a la bouche d’un visage,

3 P. Lievre, texte de présentation, « W. Chandler, Saint Anthony's Fire », Paris, Galerie Eric Mo-
uchet, 1¢" février au 7 mars 2020, URL : https://www.ericmouchet.com/gem/st-anthonys-fire-caroli-
ne-wells-chandler/, consulté le 13.04.2025.

14 J. Butler, Trouble dans le genre. Le féminisme et la subversion de 1'identité [1990], Paris, La
découverte, Poche, trad. de I’angl. par C. Kraus, 2006, p. 260-261.


https://www.ericmouchet.com/gem/st-anthonys-fire-caroline-wells-chandler/
https://www.ericmouchet.com/gem/st-anthonys-fire-caroline-wells-chandler/

390 Magali Nachtergael

ou les seins joueraient le role des yeux. Cette paréidolie facétieuse, comme I’iconique
canard lapin qui fait voir I’un et I’autre en alternance dans la méme image, s’accorde
bien avec la réversibilité de cette figuration excentrique des corps. Dans ces attitudes
exubérantes, le sexe féminin existe aussi dans une dynamique créative, qu’elle soit
faite de fluide ou d’une chorégraphie particuliére.

Illustration 2. Wells Chandler, Born again, Illustration 3. Wells Chandler, Mr. Roger s
laine crochetée, 2020. Courtesy de I’artiste et Neighborhood, laine crochetée, 2020.
de la galerie Eric Mouchet Courtesy de I’artiste et de la galerie Eric
Mouchet

La vulve se fait alors burlesque et, on le constate, joue un réle dans la
version parodique d’un grand tableau mythologique — le retable consacré a Saint
Antoine « peint par Matthias Griinewald entre 1512 et 1516 », nous explique
I’artiste Pascal Lievre's. Chez Chandler, il s’agit aussi de tableaux dédiés a la
Vierge Marie, une figure sacrée et a la virginité¢ légendaire. Choisissant une
interprétation profane de la vulve rituelle, 1’artiste Carol Bimes a proposé sa
version du traditionnel sapin de Noél, transformé au féminin, par un jeu de mots
volontairement de mauvais goit, la Sapine de Noél. Installée dans I’entrée du
monumental batiment du Frac Meca Nouvelle Aquitaine a Bordeaux, I’ceuvre est
le fruitd une commande dans le cadre de I’exposition Narcisse, ou la floraison des
mondes (2019). L artiste décide d’installer dans le rond central du hall d’entrée
de ce batiment alors a peine inauguré une vulve géante en branches de sapin

15 P. Liévre, op. cit.



Le sexe féminin dans I’art contemporain : un organe en performance 391

sur deux meétres, directement posée au sol. Ornée d’une guirlande clignotante,
et de couleurs chatoyantes, la vulve festive attire I’ceil tout en suscitant des
émotions contradictoires : ce qui devrait étre la douce mollesse de la muqueuse
est en rideaux lamelles, ces petits films en plastique brillant finement découpés,
tandis que la toison est composée de milliers de petites épines d’épicéa. Jouant
sur la méme dynamique d’attraction et de rejet que Zoe Leonard, mais dans un
tout autre registre, la sapine est une ceuvre pleine d’humour, esthétiquement
frappante, déroutante, tout en étant résolument décorative. L’artiste explique
s’¢étre inspirée d’un poe¢me de Katharine Lee Bates, écrit en 1889, et dans lequel
la mere Noél se plaint de ne pas étre créditée dans les grandes ceuvres de son
célebre mari. Elle déclare également avoir souhaité coucher le sapin pour le
mettre a terre, et abattre ainsi sa dimension phallique, dans un geste parodiant
aussi les minimalistes américains, principalement des hommes. Le sapin, devenu
sapine (grossiérement, « pénis »), s’ouvre alors laissant apparaitre la lumineuse
fente, ornée de boules de Noél posées sur la toison verte qui entoure les lévres
faites de guirlandes roses et rouges. Plus proche de la féte paienne de Yule que de
la célébration de la naissance de Jésus, la Sapine de Noél révele le caractére trés
factice d’un rituel qui glorifie de fagon manifeste I’avenement de la masculinité,
tant par la naissance d’un sauveur homme que par ’intervention d’un « pére »
qui apporte a cette occasion des cadeaux dans le monde occidental. La vulve
vient complétement contrecarrer la fable : la présence de ce sexe ouvert pourrait
étre entendu comme un hommage a une féminité particuliérement mise a I’écart,
la virginité de Marie revenant ici au cceur de la représentation matricielle dans
un retournement spectaculaire et résolument kitsch.

Illustration 4. Carol Bimes, Sapine de Noél, branches de sapin, décorations de noél, guirlandes et
lumiéres électriques, 2019, Frac Meca Nouvelle Aquitaine, Bordeaux, crédit photo : Céline Musseau



392 Magali Nachtergael

Le sexe animé : une conférence-performance

Les exemples présentés sont des ceuvres d’artistes femmes nées en Europe ou
aux Etats-Unis depuis les années 1960, travaillant dans le champ de la figuration
plastique, et nous laissons volontairement de coté toutes les représentations
de vulves venues des cultures autochtones ou rituelles. Pourtant, et Carolee
Schneemann évoquée au début de cet article en témoigne, le sexe féminin a été
particuliérement visible et actif dans les performances féminines et féministes,
elles aussi rituelles. Il faut dire que la pensée matrixielle du sexe (pro)créateur
a été récupérée, selon le procédé de I’inversion du stigmate, comme un instrument
de création plastique et performatif. Dans la lignée du SCUM Manifesto de
Valérie Solanas (1967), le Cyberfeminist Manifesto de VNS Matrix (1991)
déclare cette prise de pouvoir du « vagin » dans I’espace créatif, un an apres la
parution originale de Trouble dans le genre de Judith Butler. Le collectif produit
une ceuvre numérique sphérique composée d’un texte programmatique, énoncé
a une premiere personne du pluriel qui reste cependant non-identifiable : « we are
the modern cunt / positive anti reason (...) we see art with our cunt we make art
with our cunt ». Cette association du « we » au « cunt » lui-méme, ironiquement
désigné comme « modern », intégre non seulement la capacité du « cunt », le
vagin ou littéralement le « con », a voir tel un ceil, « we see art » mais aussi a créer,
a faire de I’art « make art », avec son vagin.

Cet ceil vaginal qui observe de loin avait déja été rencontré dans les
actions performances de VALIE EXPORT et son emblématique Aktionshose :
GenitalPanik (Action Pantalon — Panique Génitale, 1967). Jambes écartées,
pantalon ouvert sur le sexe, fusil a la main et cheveux en bataille devant un
cinéma d’art et d’essai en Autriche, 1’artiste attend que 1’on vienne regarder,
mais sans toucher. Mais qui regarde qui ? Se rendant au cinéma, les spectateurs
participent a I’économie du « male gaze » et de 1’érotisation fétichiste du corps
féminin, le sexe restant pudiquement caché ou alors tombant dans le registre
de la pornographie. Désexualisé, le sexe féminin redevient un organe comme
un autre. (Eil, fente, bouche, muscle, le vagin sert a faire de 1’art : D’artiste
Shigeko Kubota avait deux ans avant VALIE EXPORT réalisé la performance
Vagina Painting lors du Perpetual Fluxus Festival (4 juillet 1965, New York),
montrant que I’expressionnisme abstrait n’était pas réservé aux seuls hommes
et a la jouissance ¢éjaculatoire du dripping'®. Cette piéce physiquement intense
avait eu lieu, ironie supplémentaire, le jour de la féte nationale américaine, en
guise de geste héroique de célébration artistique. Dans le livre anthologie de
Tracey Warr, Le Corps de [’artiste, I’ceuvre est commentée comme une critique
du « machisme de ’action painting ». L’ image est présentée comme « rappelant
métaphoriquement les menstruations », mais ici d’un point de vue positif et

16 T, Warr, Le Corps de [’artiste, Londres, Phaidon, 2011, p. 63.



Le sexe féminin dans I’art contemporain : un organe en performance 393

créatif. La Iégende poursuit : « elle montrait que le vagin pouvait étre une source
d’expression artistique ayant son propre langage, a I’encontre de la conception
occidentale du sexe féminin considéré comme lieu du manque (de phallus),
ou le langage s’abolit »'7. Cette critique du sexe faible et de la conception tres
freudienne du sexe féminin comme lieu de la castration se joue aussi dans
I’utilisation du vagin comme muscle ayant une puissance que 1’artiste maitrise et
contrdle, et qu’elle ne subit pas.

Cette mise en scéne du sexe féminin actif et soumis au regard direct du
spectateur, trouve son apothéose dans la performance Post-Porn Modernist Show
d’ Annie Sprinkle en 1992, alors que le féminisme prend un tournant dans le sillage
de la parution du livre de Butler, qui se fixe pour objet premier de critiquer un
féminisme essentialisant et réducteur. Le féminisme troisiéme vague qui apparait
alors ajoute a sa réflexion la dimension intersectionnelle, raciale, de classe mais
aussi transgenre, queer et invite la question du féminisme pro-sexe. Sprinkle fait
partie des militantes du porno féministe et ses performances sont informées de
ses métiers en lien avec le travail du sexe : strip-tease, prostitution, pornographie
et domination alimentent sa réflexion tant critique qu’artistique. Dans le titre,
I’évocation du modernisme inscrit la performance du c6té de la parodie et du
spectacle, a la maniére des drags de 1’art, car ce type de modernisme n’obtiendrait
certainement pas les faveurs d’un Clement Greenberg. Dans cette performance
qui est aussi un partage de savoir, le sexe féminin se donne en spectacle complet
au regard du spectateur : Sprinkle, aprés une conférence sur ses activités dans le
monde du sexe sous la forme d’une égo-histoire, fait une démonstration en se
masturbant jusqu’a I’orgasme. Elle invitait ensuite les spectateurs et spectatrices
a venir observer le col de son utérus avec un spéculum médical. Le vagin se fait
illustration, spectacle, « caverne platonicienne » inversée, au cceur d’un dispositif
tout autant esthétique que pédagogique.

Conclusion

Comme le souligne Amelia Jones, le corps féminin est au coeur du dispositif
de consommation sexuelle et capitaliste. Le sexe y est particulierement
fétichisé, et les groupes d’artistes féministes (Art Workers Coalition, Women
Artists in Revolution, Women, Students and Artists for Black Art Liberation,
Artist’s Protest Committee ou Los Angeles Council of Women Artists'®) visent
a revenir a un « sexe authentique », dégagé de ses atours libidinaux, méme si

17 Les légendes sont sans crédit. Elles se retrouvent de fagon quasi identiques dans 1’ouvrage Art
et féminisme de Helena Reckitt, Londres, Phaidon, 2011. Les deux premicres éditions étant simul-
tanées, il est difficile d’associer ces textes a 1’une ou ’autre autrice.

" A. Jones, « Retour au corps, 1a ou toutes les failles se produisent dans la culture occidentale », in
Le Corps de ['artiste, Paris, Phaidon, 2011, p. 30.



394 Magali Nachtergael

Jones constate 1’inéluctable appropriation de ce corps « naturel » par I’économie
visuelle capitaliste, en particulier dans les années 1990, expliquant le tournant
parodique souligné par Butler mais aussi le pas de c6té vers les technologies du
genre (Teresa de Lauretis) et la figure technologique augmentée du cyborg!. Dans
cette lignée on peut penser autant aux oeuvres d’ORLAN que de Mona Hatoum
(Corps étranger, 1994) qui mettent en sceéne le corps soumis a des interventions
technologiques et médicales. Cette réévaluation du sexe féminin a aussi changé
la focale de la vulve vers le clitoris, particuliérement mis a 1’honneur dans le
féminisme de quatriéme génération, encouragée par une meilleure connaissance
de cet organe délaissé et caricaturé. Sylvie Chaperon, dans son article « Organes
sexuels » de I’Encyclopédie critique du genre® indique le succeés du « clito »
dans les nouveaux collectifs féministes mais aussi artistiques®'. Mais le sexe reste
toujours frappé du sceau du scandale lorsqu’il est dévoilé, Chaperon rappelant
notamment la performance de Deborah de Robertis devant L Origine du monde
de Courbet en 2014 : celles qui ont suivi lui ont valu des poursuites pénales pour
exhibition. Le passage de la vulve au clitoris opere un déplacement visuellement
et organiquement subversif : alors que les mouvements féministes des années
1970 souhaitaient, dit-elle, « sortir du phallomorphisme », le clitoris s’empare de
I’imaginaire de I’organe viril pour se le réapproprier mais aussi briser le binarisme
de I’opposition sexuelle. De la vulve au clitoris, sur des supports médiatiques aussi
variés que le corps lui-méme, la peinture, la photographie ou des installations,
I’organe sexué assigné femelle recouvre une dimension plastique questionnant
les normes sociales et culturelles, et rendant visibles les représentations et réalités
alternatives de I’objet « sexe féminin ».

Bibliographie

Butler, Judith, Trouble dans le genre. Le féminisme et la subversion de [’identité [1990], Paris, La
découverte, trad. de I’anglais Cynthia Kraus, 2006

Chandler, Wells, texte de présentation, Galerie Eric Mouchet, URL : https://www.ericmouchet.com/
gem/st-anthonys-fire-caroline-wells-chandler/, consulté le 13.04.2025

Chaperon, Sylvie, « Organes sexuels », in Encyclopédie critique du genre, éd. J. Rennes, Paris, La
découverte, 2016, https://doi.org/10.3917/dec.renne.2016.01.0428

Didi-Huberman, Georges, Invention de I’hystérie. Charcot et I’Iconographie photographique de la
Salpétriere, Paris, Macula, Scénes, 1982

Y T. de Lauretis, Théorie queer et culture populaire. De Foucault a Cronenberg, tr. fr. S. Bourcier,
Paris, La dispute, 2023.

2 S. Chaperon, « Organes sexuels », in Encyclopédie critique du genre, éd. J. Rennes, Paris, La
découverte, 2016, p. 436.

2l fan Larue, autrice, théoricienne et artiste non-binaire, a lancé une collection de bijoux clitoris
et vulves préhistoriques vendus entre 2019-2021 dans la librairie lesbienne et féministe parisienne
Violette & Co.


https://www.ericmouchet.com/gem/st-anthonys-fire-caroline-wells-chandler/
https://www.ericmouchet.com/gem/st-anthonys-fire-caroline-wells-chandler/
https://doi.org/10.3917/dec.renne.2016.01.0428

Le sexe féminin dans I’art contemporain : un organe en performance 395

Foucher-Zarmanian, Charlotte, « Panique génitale. Fluides menstruels et psychopathologie de la créati-
vité féminine au passage du siecle (XIX®- XX¢siécles) », Actes de la Journée d Etudes « Les fluides
corporels dans I’art contemporain » tenue le 29 juin 2010, éd. Camille Paulhan, Marion Alluchon,
URL : http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENI-
TALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%201a%20cr%C3%Aati-
vit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf, consulté le 13.04.2025

Harding, Sandra, The Science Question in Feminism, Ithaca, Cornell University Press, 1986

Jones, Amelia, « Retour au corps, 1a ou toutes les failles se produisent dans la culture occidentale »,
in Le Corps de ['artiste, Paris, Phaidon, 2011

de Lauretis, Teresa, Théorie queer et culture populaire. De Foucault a Cronenberg, tr. fr. Sam Bour-
cier, Paris, La dispute, 2023

Lebovici, Elisabeth, Ce que le sida m’a fait. Art et activisme a la fin du XXe siécle, Ziirich, JRP
Ringier — Paris, La maison rouge, 2017

Pollock, Griselda, « Différence et unité : le féminin et le planétaire », Constellations subjectives.
Pour une histoire féministe de I’art, Marie Laure Allain Bonilla, Emilie Blanc, Johanna Renard
et Elvan Zabunyan, Paris, éditions iX¢, 2021

Preciado, Paul B., Testo Junkie. Sexe, drogue et biopolitique, 2008, trad. de I’esp. de I’auteur, Paris,
Points, 2021

Warr, Tracey, Le Corps de ’artiste, Londres, Phaidon, 2011

Wittig, Monique, Le Corps lesbien, Paris, Minuit, 1973

Magali Nachtergael est professeure de littérature francaise et études en genre a 1’Université
Bordeaux Montaigne. Elle est également commissaire d’exposition. Membre du conseil scientifique
de I’Institut du genre, elle a été chercheuse associée au Laboratoires d’études de genre et de sexualité
LEGS au CNRS (2019-2020 et 2022-2023) et dirige actuellement le master Genres, cultures,
sexualités a 1’Université Bordeaux Montaigne. Spécialiste de la fabrique visuelle des identités, elle
apublié Les Mythologies individuelles, récit de soi et photographie au 20°siécle (Rodopi, 2012). Ses
publications récentes comprennent : Quelles histoires s écrivent dans les musées ? récits, contre-
récits et fabrique des imaginaires, MKF ¢éditions, 2023, Poet against the machine, une histoire
technopolitique de la littérature (Le mot et le reste, 2020) et deux co-éditions, Le Phototexte engagé,
une culture visuelle du militantisme au XX siecle (Presses du réel, 2021) ainsi que Un monde en
cartes postales. Cultures en circulation (Le Mot et le reste, 2022). En 2024, elle publie Soccer
Moms, chroniques d’une femme au bord d’un terrain de foot, Le mot et le reste, 2024, premier livre
en frangais consacré aux femmes supportrices et meres du foot.


http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%20la%20cr%C3%A9ativit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf
http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%20la%20cr%C3%A9ativit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf
http://hicsa.univ-paris1.fr/documents/pdf/PublicationsLigne/PANIQUE%20GENITALE%20Fluides%20menstruels%20et%20psychopathologie%20de%20la%20cr%C3%A9ativit%C3%A9%20f%C3%A9minine-Charlotte%20Foucher.pdf

	_GoBack
	_GoBack

