ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026 C
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.14

oPrP

Member since 2019
JM14486

Marie Piccoli-Wentzo

Centre d’Etudes Supérieures de la Renaissance

Université de Tours
https://orcid.org/0009-0000-1886-9124

marie.piccoli.wtz@gmail.com

Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions
des images vulvaires en Italie au XV* siécle
(Gentile da Fabriano, Sandro Botticelli)'

RESUME

Quel point commun y a-t-il entre une Vénus de Sandro Botticelli, une Vierge de Gentile
da Fabriano et Héléne de Troie peinte par Zanobi Strozzi ? Dans ces peintures, la vulve a été
extraite de I’aine de la figure féminine et déplacée dans une autre zone. Ainsi les replis d’un drapé,
ou le nceud de bois d’un lutrin supportent-ils une image vulvaire, ¢’est-a-dire une forme visuelle
qui, sans reproduire exactement un sexe féminin, laisse percevoir sa présence. Or le glissement de
cet objet figuratif mene de la figure — condensée, selon les théories du Quattrocento, de tout 1’art
de la peinture — vers son parergon — cet accessoire surdéterminant chargé de sens et d’émotion
(Aby Warburg). La question de la vision active du spectateur suscitée par ces motifs sera abordée
et nous conduira a une question : quelles étaient la visibilité et la signification de ces images
vulvaires ?

MOTS-CLES — image vulvaire, Renaissance, Gentile da Fabriano, Sandro Botticelli, Ange Politien

! Cet article est le prolongement scientifique d’un article de diffusion de la recherche paru sur le
site Actuel Moyen Age : N. Garnier, M. Piccoli-Wentzo, « L’art vaginal : tabou médiéval ? », Actuel
Moyen Age, février 2019, URL : https://actuelmoyenage.wordpress.com/2019/02/14/lart-vaginal-
-un-tabou-medieval/, consulté le 20.03.2025.

© by the Author, licensee University of Lodz — Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an
@creative open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution
COMMONS license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)
Received: 05.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025.

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: None. Ethical
considerations: The Author assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the
publication.

[267]


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0009-0000-1886-9124
https://orcid.org/0009-0000-1886-9124
mailto:marie.piccoli.wtz@gmail.com
https://actuelmoyenage.wordpress.com/2019/02/14/lart-vaginal-un-tabou-medieval/
https://actuelmoyenage.wordpress.com/2019/02/14/lart-vaginal-un-tabou-medieval/
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.14

268 Marie Piccoli-Wentzo

Vulva as Parergon. The Reception of Vulvar Images in Italy in the 15"-Century
(Gentile da Fabriano, Sandro Botticelli)

SUMMARY

What do a Venus by Sandro Botticelli, a Madonna by Gentile da Fabriano and Helen of Troy by
Zanobi Strozzi have in common? In these paintings, the vulva has been extracted from the groin of
the female figure and moved to another area. In this way, the folds of a drape or the wooden knot
of a lectern support a vulvar image, i.e. a visual form that, without exactly reproducing a female
sex, allows its presence to be perceived. The shift in this figurative object leads from the figure
— condensed, according to the theories of the Quattrocento, from the entire art of painting — to its
parergon — that over-determining accessory charged with meaning and emotion (Aby Warburg). The
question of the viewer’s active vision generated by these motifs will be addressed, leading us to
a question: what was the visibility and significance of these vulgar images?

KEYWORDS - vulvar image, Renaissance, Gentile da Fabriano, Sandro Botticelli, Poliziano

Dans un article publié¢ en 2013, Dimitri Karadimas propose d’appeler « images
vulvaires » les motifs inchoatifs d’apparence vulvaire qui, cachés dans des objets
tiers —noeuds de bois, replis de textile gonflé par le vent —, n’apparaissent qu’au prix
d’une observation soutenue et active®. Bien que ces motifs vulvaires appartiennent
au large corpus des « images potentielles » et des « images doubles » théorisées
notamment par D. Gamboni et M. Weemans?®, ils s’en détachent par leur forme
spécifique rattachée au sexe féminin. Ainsi, la découverte dans une image d’un
motif inchoatif, que celle-ci soit vulvaire ou non, suscite autant la surprise qu’un
intérét renouvelé de la part du spectateur ou de la spectatrice de I’image. Malgré
leur modalité fascinante, les images vulvaires ont peu retenu I’attention des
spécialistes. On en observe pourtant dans des peintures célebres qui ont fait I’objet
d’analyses denses et érudites ou, au contraire, au sein de représentations plus
communes et moins étudiées. Cet article propose de mettre au jour de nouvelles
images vulvaires, puis d’en chercher la signification afin de saisir le regard que les
gens du Quattrocento ont posé dessus.

Pour ce faire, cette étude est focalisée sur deux peintures trés différentes entre
elles. La premiére est une commande destinée a un lieu public, traitant un théme
sacré a travers une iconographie trés répandue, a savoir la Sainte Conversation.

2 D. Karadimas, « La Part de I’Ange : le bouton de rose et ’escargot de la Vierge. Deuxiéme partie.
Une étude de 1’Annonciation de Francesco del Cossa », Anthrovision. Vaneasa Online Journal,
2013, 1.2, paragr. 7.

* Ces motifs rejoignent ainsi, sous une forme particuliére, le corpus des images potentielles
(D. Gamboni) et des images doubles (M. Weemans) : M. Weemans, Herri Met de Bles : les ruses du
paysage au temps de Bruegel et d’Erasme, Paris, Hazan, 2013 ; D. Gamboni, Images potentielles :
ambiguité et indétermination dans I’art moderne, Dijon, Presses du réel, 2016 ; Voir double : pieges
et révélations du visible, éd. M. Weemans, D. Gamboni, J.-H. Martin, Paris, Hazan, 2016.



Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 269

Ce premier exemple représente la figure de la Vierge et s’attache a montrer
I’ambivalence du corps marial, qui entérine un des dogmes les plus mystérieux
du christianisme, I’Incarnation. La seconde peinture, probablement destinée
a une demeure privée, dépeint un théme profane encore sujet a débat pour les
spécialistes en histoire de I’art : il s’agit d’une allégorie mythologique mettant
en scene Vénus, la déesse gréco-romaine de I’Amour. Malgré leurs différences,
les deux peintures émanent d’un milieu de production commun : la Toscane du
X Ve siecle. Aprés I’analyse des images vulvaires mises au jour, cette contribution
tentera de comprendre le processus de visibilité du sexe féminin et sa place dans
la réception des images a Florence a la Renaissance.

L’ouverture d’une vulve chez Giovanni da Fabriano

Un panneau de Gentile da Fabriano aujourd’hui conservé a la Geméldegalerie
de Berlin se préte volontiers a une réflexion sur le motif du sexe de la femme a la
fin de I’époque médiévale*. La Vierge, grande et majestueuse, trone au centre de
la composition. Elle est entourée de deux saints, Nicolas de Tolentino a gauche
et Catherine d’Alexandrie a droite ainsi que d’un donateur agenouillé et de
profil. Assise de face, Marie présente son enfant. Le Christ se tient debout sur
le genou droit de sa mere, il est partiellement enveloppé dans le manteau marial
dont les bordures forment des replis ondulés. Ainsi — et ceci constitue la premicre
hypothése de ce travail — le manteau marial peint par Gentile da Fabriano cache
une image vulvaire reconnaissable par le mouvement sinueux de la bordure du
textile qui renvoie aux petites lévres du sexe féminin’. Avec sa main gauche, la
mere continue de dévoiler I’Enfant tout en regardant en direction des spectateurs
et des spectatrices de I’image, signalant ainsi I’importance de son geste.

Représenter le sexe de la Vierge n’est pourtant pas chose rare a 1’époque
médiévale. Plusieurs études ont montré que les badges dits « érotiques », portés par
les pelerins qui leur prétaient une fonction apotropaique et protectrice, représentent
parfois Marie qui prend alors I’apparence d’une vulve®. Il apparait de ces objets

4 Gentile da Fabriano, Vierge a I’Enfant. Détrempe sur bois, 131 x 113 cm. Gemaildegalerie, Berlin,
URL : https:/fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Gentile_da_Fabriano - Mary Enthroned with_the
Child, Saints and a Donor - Google Art Project.jpg, consulté le 20.03.2025.

% Je remercie Philippe Morel de m’avoir montré ce détail. Voir aussi I’article de Ph. Morel a paraitre.
¢ Sur ces badges, voir le commentaire de J. Wirth dans Iconoclasme: vie et mort de I'image mé-
diévale, éd. C. Dupeux et al. Paris, Somogy ¢éd. d’art, 2001, p. 256. Sur les badges érotiques, voir
C. Klapisch-Zuber, « L’arbre aux galants », in Le corps, la famille et I’Etat : Hommage a André
Burguiere, éd. M. Cottias, L. Downs, C. Klapisch-Zuber, Rennes, Presses Universitaires de Rennes,
2019, p. 117-132 ; H. Jan Engelbert van Beuningen, Heilig en profaan: 1000 Laatmiddeleeuwse
insignes uit de collectie H. J. E. van Beuningen, Cothen, Stichting Middeleeuwse Religieuze en
Profane Insignes, 1993, p. 254-264. Dans le catalogue, voir en particulier la contribution suivante :
M. Jones, “The Secular Badges”, in Heilig en profaan: 1000 Laatmiddeleeuwse insignes uit de


https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Gentile_da_Fabriano_-_Mary_Enthroned_with_the_Child,_Saints_and_a_Donor_-_Google_Art_Project.jpg
https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Gentile_da_Fabriano_-_Mary_Enthroned_with_the_Child,_Saints_and_a_Donor_-_Google_Art_Project.jpg

270 Marie Piccoli-Wentzo

une familiarité des médiévaux avec les représentations du sexe, y compris dans
un contexte sacré’. Le motif du panneau de Berlin devait donc étre bien compris
par les fideles. En effet, les spécialistes s’entendent pour voir dans le panneau un
retable, qui ornait probablement une église de Fabriano, la ville natale du peintre :
Andrea De Marchi propose 1’église Santa Caterina in Castelvecchio comme lieu de
destination originel du panneau berlinois®. Il convient donc de suggérer que I’ ceuvre
était destinée a un public large, supposément les habitants de la cité italienne.

D’autres peintures, y compris issues de I’ceuvre de peintres peu connus,
confirment la fréquence d’un tel motif. Revenons par exemple a Dimitri
Karadimas qui s’est essayé a repérer dans 1I’Annonciation peinte par Giovanni
Angelo d’ Antonio une image vulvaire. L’auteur voit une forme vaginale poindre
dans le nceud du bois qui recouvre le lutrin devant Marie’. Le procédé est subtil,
car la forme est divisée en deux zones : la premiére se trouve sur la porte du petit
meuble, tandis que la seconde occupe sa partiec immobile. Dés lors, si 1’eeil du
public peut facilement reconstituer I’image vulvaire, a bien y regarder, le motif ne
peut étre assemblé dans 1’espace du tableau puisque, lorsque la porte est fermée,
seule la partie supérieure de la forme reste visible.

Ces exemples illustrent a quel point Marie constitue un support fécond pour
I’imaginaire de la représentation de l’intimité féminine. En effet, I’ingénieux
procédé mis au jour par Dimitri Karadimas permet de traduire le caractére
mystérieux de la maternité de Marie et, pour ce faire, il s’appuie sur des sources
textuelles denses'. Si plusieurs figures religieuses ont assuré la diffusion des

collectie H. J. E. van Beuningen, ed. H. J. Engelbert van Beuningen, Cothen, Nederland, Pays-Bas,
Stichting Middeleeuwse Religieuze en Profane Insignes, 1993, p. 105.

7 Le dévot spectateur devait étre habitué a voir la mise en image du dogme de I’Incarnation par des
références anatomiques. Les travaux de Léo Steinberg parus dés 1983 ont aussi souligné I’importance
de la monstration du sexe du Christ dans les images avant le Concile de Trente, voir L. Steinberg, La
Sexualité du Christ dans I’art de la Renaissance et son refoulement moderne, Paris, Gallimard, 1987.
Des études plus récentes ont montré a quel point le corps marial revét également son importance et
que cette derniére s’observe dans les détails des images, voir notamment D. Arasse, L ’Annonciation
italienne : une histoire de perspective, Paris, Hazan, 2010. ; M. Piccoli-Wentzo, « Tertullien de la
plume au pinceau : une étude en image dans 1’Adoration dans la forét de Filippo Lippi (Florence,
XVesiecle) », Pecia, 2018, 21, p. 105-139, https://doi.org/10.1484/J.PECIA.5.118857

8 A. De Marchi, Gentile da Fabriano: un viaggio nella pittura italiana alla fine del gotico, Milan,
F. Motta, 1992, p. 45 ; M. Minardi, Gentile da Fabriano, Milan, Skira, 2005. Amico Ricci proposait
I’église de S. Niccolo toujours a Fabriano, voir A. Ricci, Memorie storiche delle arti e degli artisti
della Marca, Macerata, A. Mancini, 1834, p. 155.

® G. A. d’Antonio, Annonciation (détail). Peinture, v. 1455. Pinacoteca, Camerino, URL : https://
commons.wikimedia.org/wiki/File:Giovanni_angelo d%?27antonio, annunciazione tra donatori e
piet%C3%A0 _con_santi, 1455 ca._(pinacoteca di_camerino) 10.jpg, consulté le 20.03.2025.

1 G. L. Potesta, « Dalla Visione di Brigida di Svezia all’Adorazione di Filippo Lippi », in Filippo
Lippi: la Nativita, ed. P. Biscottini, Cinisello Balsamo, Silvana, 2010, p. 35-53 ; M. Piccoli-Wentzo,
« L’Adoration d’Annalena de Filippo Lippi ou la manifestation imagée de la pensée grégorienne
dans la culture visuelle italienne », Paris, Le Cerf, 2020.


https://doi.org/10.1484/J.PECIA.5.118857
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Giovanni_angelo_d%27antonio,_annunciazione_tra_donatori_e_piet%C3%A0_con_santi,_1455_ca._(pinacoteca_di_camerino)_10.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Giovanni_angelo_d%27antonio,_annunciazione_tra_donatori_e_piet%C3%A0_con_santi,_1455_ca._(pinacoteca_di_camerino)_10.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Giovanni_angelo_d%27antonio,_annunciazione_tra_donatori_e_piet%C3%A0_con_santi,_1455_ca._(pinacoteca_di_camerino)_10.jpg

Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 271

problémes relatifs a I’accouchement de Marie, deux d’entre elles ont eu une
influence capitale en Italie centrale aux XIV® et XV¢ si¢cles. Les theéses de Thomas
d’Aquin d’abord affirment la réalit¢ physique de [’accouchement de Marie,
lorsque le théologien précise que 1’élément qui différencie la naissance du Christ
est ’absence de douleur causée a sa mere et résultant de I’absence de dilation de
I'utérus'. Le sang menstruel de la Vierge devient alors un témoin de la nature
pleinement humaine du Christ et ¢’est pourquoi il est constamment rappelé aux
fidéles par la couleur rouge de la traditionnelle robe mariale'?.

Gian Luca Potesta a ensuite montré qu’une vision mystique de Brigitte de Suede
relatant la Nativité a permis de faire connaitre, grace au succes des Révélations,
les théses du dominicain a un public large'. Or, cette diffusion passe aussi par
les images. Rappelons a ce sujet que le récit de la Suédoise emprunte au champ
lexical obstétrique, notamment lorsqu’elle témoigne de la présence de la peau
seconde gisant au sol a c6té de I’Enfant qui vient de naitre'®. Le terme indique les
membranes qui s’écoulent au moment d’un accouchement'®. Dans 1’iconographie,

' T. d’Aquin, Somme théologique, t. IV, Paris, Le Cerf, 1986, p. 241-242 (3,1, q. 35, art. 6). Cette
solution est présentée par les grands prédicateurs issus de I’ordre dominicain comme fra Giovanni
Dominici, mais aussi d’autres milieux ; saint Bernardin de Sienne s’en est notamment fait 1’écho
lors d’un préche célebre en 1424. Pour plus d’informations, nous renvoyons a R. Stichel, Die Geburt
Christi in der russischen Ikonenmalerei: Voraussetzungen in Glauben und Kunst des christlichen
Ostens und Westens, Stuttgart, F. Steiner, 1990, p. 27 sq. ; H. P. Neuheuser, Zugdnge zur Sakralk-
unst: narratio und institutio des mittelalterlichen Christgeburtsbildes, Cologne, Bohlau, 2001,
p-201-205 ; N. Ben-Aryeh Debby, « The Images of Saint Birgitta of Sweden in Santa Maria Novella
in Florence », Renaissance Studies 18,2024, n° 4, p. 521; G. L. Potesta, « Dalla Visione di Brigida
di Svezia all’ Adorazione di Filippo Lippi », op. cit., p. 36.

12.Ch. Wood, “The Doctor’s Dilemma: Sin, Salvation, and the Menstrual Cycle in Medieval
Thought”, Speculum, 1981, vol. 56, n° 4, p. 710-727.

13 G. L. Potesta, « Dalla Visione di Brigida di Svezia all’ Adorazione di Filippo Lippi », op. cit.

14 Elle écrit : « Je vis le petit enfant se mouvoir dans son ventre et naitre en un moment [...] la ma-
niere de I’enfantement fut si subtile et si prompte que je ne peux connaitre et discerner comment et
en quelle partie elle se faisait. Je vis incontinent ce glorieux enfant, gisant a terre, nu et pur [...]. Je
vis aussi la peau secondine auprés de lui enveloppée et grandement pure. [...] et soudain le ventre de
la Vierge, qui était enflammé, se remit en sa naturelle consistance. » Cf. Brigitte de Suéde, éd. J. Fer-
raige, Les révélations, Lyon, Simon Rigaud, 1652, p. 67-68 (Livre VII, chap. XXI). L’ouvrage est
disponible a la bibliotheque numérique de Lyon, URL : https:/numelyo.bm-lyon.fr/f view/BML:B-
ML_00GOO0100137001101204662

15 Les manuels d’obstétrique médiévaux font aussi référence a cette peau seconde. Dans le De pro-
prietatibus rerum, Bartélemy 1’Anglais explique qu’au moment d’un accouchement la ventriere
avait pour tache de libérer doublement I’Enfant : elle devait retirer la peau secondine — placenta et
membranes — et couper le cordon ombilical. De plus, des métaphores textiles courantes désignent
ces ¢léments propres a décrire un accouchement : par exemple, le terme latin employé pour nommer
le placenta, le panniculus, a la méme étymologie que le pannus, la picce d’étoffe. Il devait donc
apparaitre assez clairement, aux yeux d’un Italien ou d’une Italienne du XV siecle, la métaphore
textile du sexe féminin tout particuliérement dans un contexte obstétrique. J. Gélis, L 'Arbre et le
fruit : la naissance dans |’Occident moderne, XVI--XIX® siecle, Paris, Fayard, 1984, p. 282-291 ;


https://numelyo.bm-lyon.fr/f_view/BML:BML_00GOO0100137001101204662
https://numelyo.bm-lyon.fr/f_view/BML:BML_00GOO0100137001101204662

272 Marie Piccoli-Wentzo

ce n’est plus le corps marial qui répond a ces attentes, mais son vétement. Celui-ci
joue le réle du corps de la Vierge et il a pour fonction de montrer le corps humain
du Fils nouvellement né. Pour ce faire, le vétement de Marie traduit visuellement
le lien de chair évoqué dans la littérature religieuse et devient dés lors un drapé
organique partagé par la mere et I’Enfant. Le lien de filiation que Marie partage
avec Jésus est d’une telle importance pour le dogme de 1’Incarnation que celui-ci
doit étre montré aux fidéles. Les peintures qui s’y réferent touchent dés lors aux
fonctions éducatrice et mémorielle de I’'image.

Pour peindre ces croyances, les drapés de Marie jouent donc un rdle
essentiel’®. C’est probablement pour cette raison que le motif se rencontre
fréquemment. Son rdle est toujours de mettre au jour le corps christique, souvent
de le dévoiler. Le motif incarne ainsi une rhétorique du voilement et de la
monstration. Le geste de Marie dans le panneau de Gentile da Fabriano répond
précisément a ce discours : alors que son manteau couvre partiellement le Christ,
la Vierge participe a faire voir I’Enfant. Le motif a su stimuler 1’inspiration des
peintres du Quattrocento. On I’observe dans une Vierge d’Agnolo Gaddi tenant
I’Enfant debout sur elle tout en baissant son manteau pour le montrer ; tandis
que, chez Fra Angelico, Marie souléve Jésus qui semble sortir par lui-méme une
jambe du manteau maternel'’.

Le Christ adopte plus fréquemment une posture dynamique afin de s’extirper
par lui-méme du sein de sa mere : ’Enfant, alors sur les genoux de Marie, fait
un pas en avant. Souvent, ce pas le meéne assez clairement du sexe de la Vierge
vers I’extérieur. Gentile da Fabriano manie le motif pour une fresque du Duomo
d’Orvieto ; Sandro Botticelli le reprend a la fin du XVe siécle (Ill. 1)'8. Le pied
gauche de I’Enfant est partiellement enfoui dans le manteau bleu de la mére. A bien
regarder, les plis du drapé marial forment un triangle et le motif est un code qui

S. Laurent, Naitre au Moyen Age. De la conception a la naissance : la grossesse et I'accouchement
(XII°-XV* siecle), Paris, Léopard d’or, 1989, p. 99-109 ; M. Salvat, « L’ Accouchement dans la litté-
rature scientifique médiévale », in L ’Enfant au Moyen Age : Littérature et civilisation, Aix-en-Pro-
vence, Presses Universitaires de Provence, 2014, p. 95-96.

16 Sur ce sujet, voir M. Piccoli-Wentzo, « Un mystére transparent ? Variations imagées du lien char-
nel entre parturiente et nouveau-né a la Renaissance », Artltalies, 2019, vol. 25, p. 6-15.

7 Fig 3. Agnolo Gaddi, Vierge d’humilité, fin du XIV¢ siécle. Panneau, 118 x 58 cm. Galleria
dell’Accademia, Florence, URL : https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Agnolo gaddi, ma-
donna_dell%27umilta e sei_angeli, 1385-1390 ca., da s. verdiana 01.jpg?uselang=fr, consulté
1e 20.03.2025 ; Fig 4. Fra Angelico, Vierge a [’Enfant, v. 1420. Détrempe sur panneau, 80,5 x 47 cm.
Museum Boijmans Van Beuningen, Rotterdam, URL : https://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Fra_Angelico - Madonna_and Child with Two Angels - Google Art Project.jpg?use-
lang=fr, consulté le 20.03.2025.

¥ Fig 6. Sandro Botticelli, Vierge a I’Enfant avec saint Jean-Baptiste enfant, v. 1490. Détrempe
et huile sur bois, diam. 115 cm. Museum of Art, Cleveland, URL : https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Sandro_Botticelli_- Virgin _and Child with the Young Saint John the Bap-
tist - 1970.160 - Cleveland Museum_of Art.tif?page=1, consulté le 20.03.2025.


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Agnolo_gaddi,_madonna_dell%27umiltà_e_sei_angeli,_1385-1390_ca.,_da_s._verdiana_01.jpg?uselang=fr
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Agnolo_gaddi,_madonna_dell%27umiltà_e_sei_angeli,_1385-1390_ca.,_da_s._verdiana_01.jpg?uselang=fr
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Fra_Angelico_-_Madonna_and_Child_with_Two_Angels_-_Google_Art_Project.jpg?uselang=fr
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Fra_Angelico_-_Madonna_and_Child_with_Two_Angels_-_Google_Art_Project.jpg?uselang=fr
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Fra_Angelico_-_Madonna_and_Child_with_Two_Angels_-_Google_Art_Project.jpg?uselang=fr
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sandro_Botticelli_-_Virgin_and_Child_with_the_Young_Saint_John_the_Baptist_-_1970.160_-_Cleveland_Museum_of_Art.tif?page=1
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sandro_Botticelli_-_Virgin_and_Child_with_the_Young_Saint_John_the_Baptist_-_1970.160_-_Cleveland_Museum_of_Art.tif?page=1
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sandro_Botticelli_-_Virgin_and_Child_with_the_Young_Saint_John_the_Baptist_-_1970.160_-_Cleveland_Museum_of_Art.tif?page=1

Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 273

se retrouve aussi sur une valve de miroir conservée au Musée du Louvre". Une
femme y joue aux échecs avec un homme, qui s’appréte a faire son dernier coup.
Michael Camille a montré que 1’iconographie fait du jeu, un prélude aux ébats
amoureux. Ainsi les replis textiles sur I’entrejambe de la joueuse signalent-ils sa
« pénétrabilité®® ». Enfin, Gentile da Fabriano convoque dans un panneau conservé
a New York une dimension obstétrique : le talon du Christ est partiellement
dissimulé dans les drapés de sa mére, plus précisément dans la tunique rouge de
Marie qui ne semble plus étre qu'une plaie béante (Tl1. 2)*'.

Ilustration 1. Sandro Botticelli, Vierge a [’Enfant avec saint Jean-Baptiste enfant, v. 1490.
Détrempe et huile sur bois, diam. 115 cm. Museum of Art, Cleveland.

1 Fig 7. Le jeu d’échecs (boitier de miroir, Paris), v. 1300. Ivoire, diam. 11,5 cm. Paris, Musée du
Louvre, URL : https://collections.louvre.fr/ark:/53355/c1010111608, consulté le 20.03.2025.

20 M. Camille, L art de I’'amour au Moyen Age, Cologne, Konemann, 2000, p. 124.

2! Fig 8. Gentile da Fabriano, Vierge a [’Enfant (détail). Détrempe sur bois, 85,7 x 50,8 cm. The
Metropolitan Museum of Art, New York, URL : https:/fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Gentile da
Fabriano - Mary Enthroned_with_the Child, Saints_and_a Donor - Google Art Project.jpg,
consulté le 20.03.2025. Pour I’analyse de cette image, je me permets de renvoyer a : M. Piccoli-
-Wentzo, « La qualité émotive du drapé organique : une image de 1’amour maternel, de Gentile da
Fabriano a Jacopo Bellini », dans Physique de I’Incarnation, éd. Philippe Morel, Turnhout, Brepols,
2025, p. 159-179.


https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010111608
https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Gentile_da_Fabriano_-_Mary_Enthroned_with_the_Child,_Saints_and_a_Donor_-_Google_Art_Project.jpg
https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Gentile_da_Fabriano_-_Mary_Enthroned_with_the_Child,_Saints_and_a_Donor_-_Google_Art_Project.jpg

274 Marie Piccoli-Wentzo

Ilustration 2. Gentile da Fabriano, Vierge a [’Enfant (détail). Détrempe sur bois, 85,7 x 50,8 cm.
The Metropolitan Museum of Art, New York.

Loriginalit¢ du panneau de Berlin ne réside donc pas dans la représentation
de la vulve et sa signification assez courantes au Quattrocento, mais plutot dans la
forme que prend le textile. Alors que les mouvements sinueux du manteau figurent
les petites Iévres en train de découvrir le corps christique, le tissu bicolore souligne
la différence entre dehors et dedans. L’intérieur est matérialisé par une zone blanche
apparaissant relativement douce du fait des poils qui la recouvrent. Que ce soient la
forme, la couleur ou la texture, le motif montre la sereine mise au monde du Christ
par I’ouverture vulvaire — ouverture délicate qui n’est d’ailleurs pas sans évoquer
celle d’une fleur au printemps ; je reviendrai ci-apres sur cette métaphore potentielle.

Toutefois, le motif de Gentile da Fabriano peut étre rapproché d’autres images
vulvaires. Il rappelle par exemple celui d’un panneau ou Zanobi Strozzi peint
I’Enlévement d’Héléne par Paris*. La Grecque est vétue d’une robe a la mode du
X Ve siecle, dont la manche volante gonflée par le mouvement des figures dessine
une forme vulvaire : alors apparait un vagin, assez gigantesque compte tenu de la
taille de la femme. Si cette image peut signaler le caractére adultérin de la relation
entretenue entre les deux protagonistes, il faut noter que la encore les plis et replis
de la manche aux bordures sinueuses suggerent une référence anatomique assez
précise. Qui plus est, le bout rouge du pied de Paris pourrait coincider par sa
couleur, sa forme et sa place avec le clitoris, tel qu’il est pensé a la fin de 1I’époque
médiévale?. D’Hélene a Marie, force est de noter une différence de traitement de

22 Fig 9. Zanobi Strozzi, Enlévement d’Héléne par Paris, v. 1450-1455. Détrempe sur panneau, 51 x
60,8 cm. National Gallery, Londres, URL : https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Zanobi_stroz-
zi_(attr.), ratto di_elena, 1450-55 ca. 01.jpg?uselang=fr

2 Sur la représentation du clitoris au Moyen Age, ¢f. S. Chaperon, « “Le tréne des plaisirs et des
voluptés” : anatomie politique du clitoris, de I’ Antiquité a la fin du XIX¢ siecle », Cahiers d’his-
toire. Revue d’histoire critique, 1 janvier 2012, n° 118, § 9, https://doi.org/10.4000/chrhc.2483 ;
C. Thomasset, D. Jacquart, Sexualité et savoir médical au Moyen dge, Paris, Presses Universitaires
de France, 1985, p. 63.


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Zanobi_strozzi_(attr.),_ratto_di_elena,_1450-55_ca._01.jpg?uselang=fr
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Zanobi_strozzi_(attr.),_ratto_di_elena,_1450-55_ca._01.jpg?uselang=fr
https://doi.org/10.4000/chrhc.2483

Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 275

I’image vulvaire, qui semble répondre a 1’état émotionnel de la figure a laquelle
il appartient : I’effet vibrant des bordures chez Zanobi Strozzi s’oppose alors
clairement a la délicatesse du motif ¢laboré par Gentile da Fabriano.

Sandro Botticelli, le sexe et la fleur

Un autre exemple d’image vulvaire réalisée en Toscane au Quattrocento
s’observe sous le pinceau de Sandro Botticelli (Tll. 3)*. 1l représente dans un
de ses plus céleébres panneaux, aujourd’hui conservé a la Galerie des Offices
a Florence, la naissance dans I’eau de la déesse gréco-romaine de I’Amour. Vénus
est entourée, a sa droite, de deux personnages représentant le souffle du vent et,
a sa gauche, d’une femme, peut-étre une des Graces, une Nymphe ou une Heure,
apportant a la déesse dénudée un majestueux manteau rouge brodé¢ de fleurs
multicolores. La main droite de la femme présente une boucle de tissu rouge dont
la forme renvoie a celle d’un sexe féminin (I11. 4)>.

Illustration 3. Sandro Botticelli, Naissance de Vénus, v.1485. Détrempe sur panneau,
172,5 x 278,5 cm. Galerie des Offices, Florence

% Fig 10. Sandro Botticelli, Naissance de Vénus, v. 1485. Détrempe sur panneau, 172,5 x 278,5 cm.
Galerie des Offices, Florence, URL : https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance de Vénus_(Bot-
ticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli - La nascita_di_Venere - Google Art Project -
edited.jpg, consulté le 20.03.2025.

2 Fig 11. Sandro Botticelli, Naissance de Vénus (détail), v. 1485. Détrempe sur panneau,
172,5 x 278,5 cm. Galerie des Offices, Florence, URL : https:/fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance
de_Vénus_(Botticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli_- La nascita_di_Venere - Google Art_
Project - edited.jpg, consulté le 20.03.2025.


https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance_de_Vénus_(Botticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli_-_La_nascita_di_Venere_-_Google_Art_Project_-_edited.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance_de_Vénus_(Botticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli_-_La_nascita_di_Venere_-_Google_Art_Project_-_edited.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance_de_Vénus_(Botticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli_-_La_nascita_di_Venere_-_Google_Art_Project_-_edited.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance_de_Vénus_(Botticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli_-_La_nascita_di_Venere_-_Google_Art_Project_-_edited.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance_de_Vénus_(Botticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli_-_La_nascita_di_Venere_-_Google_Art_Project_-_edited.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Naissance_de_Vénus_(Botticelli)#/media/Fichier:Sandro_Botticelli_-_La_nascita_di_Venere_-_Google_Art_Project_-_edited.jpg

276 Marie Piccoli-Wentzo

Ilustration 4. Sandro Botticelli, Naissance de Vénus (détail), v.1485. Détrempe sur panneau,
172,5 x 278,5 cm. Galerie des Offices, Florence

Le tableau florentin a fait couler beaucoup d’encre, cet article n’a pas pour
ambition de revenir sur les multiples interprétations dont il a fait I’objet ; d’autres
¢tudes s’en sont déja brillamment chargées®. Au contraire, j’aimerais analyser
dans cette contribution le détail de I’image vulvaire — encore jamais signalé a ma
connaissance — et les connexions que celui-ci entretient avec les autres motifs de
la peinture.

La description analytique du détail permet d’en saisir toute I’ingéniosité. Une
forme ovale rouge est occupée en son centre par trois feuilles vertes qui dépassent
d’une ouverture et laissent supposer qu’un objet se trouve a I’intérieur du pli. Le
spectateur averti qui se trouve devant I’ceuvre est alors appelé a poser un regard
actif sur le tableau pour décrypter ce détail. Il peut remarquer que chaque motif
floral du manteau est composé de quelques feuilles avec un rameau surmonté
d’une ou de plusieurs fleurs. Cette comparaison laisse supposer que la forme
vulvaire cache en son cceur une fleur.

Le contexte supposé de réalisation de la peinture peut éclaircir le jeu de mots
a ’ceuvre entre le sexe féminin et la fleur qui s’y cache. Si la provenance du
tableau demeure trés incertaine, plusieurs spécialistes suggerent que le grand
format, le sujet profane et le choix d’une palette chromatique claire indiquent
une commande destinée a une demeure privée, probablement une villa. La main
de Botticelli suggere quant a elle un milieu proche des Médicis, si ce n’est la
famille elle-méme. Parmi les hypothéses proposées, Mirella Levi D’Ancona
défend I’idée d’'une commande d’un membre d’une branche cadette de la famille

% Voir notamment C. Acidini Luchinat, Botticelli : les allégories mythologiques, Paris, Gallimard,
2001, p. 109-115.



Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 277

florentine, Piero di Tolosino?’. Le tableau aurait alors été réalisé vers 1484
a ’occasion de la naissance de sa fille, Margarita. La présence de marguerites
sur le manteau rouge serait alors une référence a la destinataire privilégiée du
tableau, bien que, comme Cristina Acidini Luchinat le souligne, d’autres fleurs
composent les broderies du tissu®.

Cette destination pourrait s’accorder avec notre motif. En effet, garder ou
préserver sa fleur revient pour une jeune vierge a conserver non seulement sa
virginité, mais aussi sa beauté physique®. Déja au XIII¢ siécle, I’idée de la femme-
fleur est commune, comme en témoigne un célébre proverbe : « Arbre fertil fleurist
avant que de porter fruit* », cité notamment par le médecin Bernard de Gordon.
Toute 1’évolution du corps féminin et de son intimité peut d’ailleurs revétir des
métaphores florales. Ainsi I’idée de la femme préservant sa fleur avant de la voir
éclore pour finalement la perdre renvoie-t-elle aux étapes de sa vie : la jeunesse,
le temps de 1I’enfantement, puis la ménopause. La fleur d’une femme signale aussi
que cette derniére posséde un corps beau, jeune et ferme. On dit par exemple
qu’une femme est « en sa fleur’! » pour signaler sa promesse de fécondité.

Le détail peint par Sandro Botticelli se comprend aussi lorsqu’il est comparé
avec un détail d’une scéne peinte a fresque dans une des salles de 1’ancien hopital
siennois Santa Maria della Scala*. Domenico di Bartolo y a peint, vers 1441-
1442, le parcours typique des jeunes orphelines recueillies et élevées a I’hopital.
Au bord gauche de la fresque, une orpheline est mariée au moment ou elle quitte
I’établissement. Dans cette scéne, le prétre donne la main de la femme a son
époux, tandis que celle-ci forme avec sa main gauche une image vulvaire dans
le tissu de sa robe. Elle présente par ce geste toute la promesse d’un mariage
fertile. C’est pourquoi I’hypothese soutenue par Mirella Levi d’Ancona semble

27 M. Levi D’Ancona, Due quadri del Botticelli eseguitti per nascite in Casa Medici: nuova inter-
pretazione della « Primavera » e della « Nascita di Venere », Florence, L. S. Olschki, 1992.

2 C. Acidini Luchinat, Botticelli, op. cit., p. 109-114.

¥ Femmes en fleurs, femmes en corps: sang, santé, sexualités, du Moyen dge aux Lumiéres, éd.
C. McClive, N. Pellegrin, Saint-Etienne, Publications de 1’Université de Saint-Etienne, 2010, p. 10-15.
30 B. de Gordon, La Fleur de cirurgie, publiée en 1495. Sur le sujet voir aussi J. Goody, The Culture
of Flowers, Cambridge, Cambridge University Press, 1993 ; C. McClive, « L’Age des fleurs : le
passage de 1’enfance a I’adolescence dans 1’imaginaire médicale du XII¢ siécle », in Regards sur
lenfance au XVIIF siecle (actes du colloque du Centre de recherches sur le XVII siecle européen,
1600-1700, Université Michel de Montaigne, Bordeaux I1I, 24-25 novembre 2005, éd. A. Defrance,
D. Lopez, F.-J. Ruggiu, Tiibingen, G. Narr, 2007, p. 171-186 ; Femmes en fleurs, femmes en corps,
op. cit.,p. 10-11.

31 J. Nicot, Trésor de la langue frangaise tant ancienne que moderne, Paris, Le Temps, 1979, p. 188.
D’autres expressions proches existent : « en fleur d’aage », « en fleur », « en aage fleurissant ». Sur
ces expressions, voir Femmes en fleurs, femmes en corps, op. cit., p. 11.

32 Domenico di Bartolo, Accueil, éducation et mariage d’une fille de [’hépital, 1440-1441. Fresque.
Ospedale di S. Maria della Scala, Sienne, URL : https:/fr.wikipedia.org/wiki/Salle_des Pélerins#/
media/Fichier:Pellegrinaio di_santa maria_della_scala 07, domenico di bartolo, accoglienza
educazione e matrimonio_di_una_figlia dell’ospedale.JPG, consulté le 20.03.2025.


https://fr.wikipedia.org/wiki/Salle_des_Pèlerins#/media/Fichier:Pellegrinaio_di_santa_maria_della_scala_07,_domenico_di_bartolo,_accoglienza_educazione_e_matrimonio_di_una_figlia_dell’ospedale.JPG
https://fr.wikipedia.org/wiki/Salle_des_Pèlerins#/media/Fichier:Pellegrinaio_di_santa_maria_della_scala_07,_domenico_di_bartolo,_accoglienza_educazione_e_matrimonio_di_una_figlia_dell’ospedale.JPG
https://fr.wikipedia.org/wiki/Salle_des_Pèlerins#/media/Fichier:Pellegrinaio_di_santa_maria_della_scala_07,_domenico_di_bartolo,_accoglienza_educazione_e_matrimonio_di_una_figlia_dell’ospedale.JPG

278 Marie Piccoli-Wentzo

convaincante au regard du motif vulvaire, bien que la Naissance de Vénus pourrait
aussi résulter d’un contexte 1égerement différent, et étre par exemple un présent
de mariage. Sans étre vraiment réfutée, la proposition de 1’historienne de 1’art
italienne ne fait pas I’'unanimité. Une hypotheése plus généralement admise veut
que Jean des Bandes noires, premier propriétaire documenté du tableau, en
ait hérité de Lorenzo di Pierfrancesco, lui aussi issu d’une branche cadette de
la famille Médicis. L’homme était proche de Sandro Botticelli et il possédait
plusieurs tableaux mythologiques de la main du maitre. Cette autre destination
supposée n’écarte toutefois pas la signification du motif vulvaire, car c’est bien la
beauté de la déesse de I’ Amour qui est ici représentée.

La fleur préservée d’une femme suppose en effet la jeunesse et la beauté de
celle-ci. L’impression de grace émanant du motif reléve en outre d’un procédé
poétique bien précis. Plusieurs spécialistes ont mis en évidence que, pour réaliser
cette ceuvre, Sandro Botticelli a puisé dans un corpus de textes néoplatoniciens,
plus précisément dans les Stances d’Ange Politien*. Dans ses poémes relatifs
a Vénus et a la beauté, I’ami des Médicis développe des métaphores longues
et riches autour des fleurs et de leur variété. Par exemple, pour décrire I’amour
comme une puissance d’union, le poéte trace un harmonieux portrait d’une
certaine Simonetta, qui incarne cet amour :

Blanche elle est elle-méme, blanche aussi sa robe,
mais pourtant de roses nuancées, de fleurs et d’herbe ;
la chevelure bouclée, du sommet de sa téte dorée,
retombe sur le front humblement superbe™.

Au-dela des comparaisons florales, Politien construit 1’harmonie de la
jeune femme a travers une gradation des couleurs : les nuances de blanc, de sa
peau et de sa robe, se mélent avec des nuances de roses, provenant des fleurs,
jusqu’a ce que ces couleurs soient progressivement confondues dans le portrait
de Simonetta®.

33 Pour plus d’information, voir C. Acidini Luchinat, Botticelli, op. cit., p. 111.

3 A. Politien, Stances / Stanze, Paris, les Belles Lettres, 2006, p. 12. « Candida ¢ ella, e candida la
vesta, / ma pur di rose e fior’dipinta e d’erba ; / lo inanellato crin dall’aurea testa / scende in la fronte
umilmente superba ». Un procédé similaire est utilisé pour la description du jardin de Vénus : « La
terre nourriciere inonde sa face toute resplendissante de ses nouveaux germes et pare ses tempes de
gemmes de toutes sortes. La rose pudique teint son cceur de sang idalien et la sombre pensée ne s’est
pas contentée d’une seule couleur : elle est blanche [albet], elle est rouge [rubet] ou bien elle revét
la paleur [pallorem] des amants / Alma nouum tellus uultu nitidissima germen / fundit, et omnigenis
ornat sua tempora gemmis ; / Idalio pudibunda sinus rosa sanguine tinguit ; / nigraque non uno uiola
est contenta colore / (albet enim, rubet et pallorem ducit amantum) » Cf. Rusticus, p. 181-201, in
A. Politien, Silvee, Florence, Olschki, 1997, p. 62-64.

35 Sur ces interprétations, voir E. Séris, « Les Etoiles de Némésis : la rhétorique de la mémoire dans
la poésie d’ Ange Politien (1454-1494) », Geneve, Droz, 2002.



Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 279

Le procédé poétique a I’ceuvre est bien connu, il consiste a disposer deux
objets, I’un rouge et 1’autre blanc cote a cote pour faire ressortir la beauté d’une
femme ou d’un jeune homme. Maurice Brock a montré que cette disposition
traduit la vénusté, notion utilisée depuis 1’ Antiquité, que 1’historien de I’art traduit
par ce « je-ne-sais-quoi » qui laisse percevoir toute la beauté, la jeunesse, la
fraicheur, la grace et I’harmonie d’une figure*®. C’est précisément 1’agencement
que I’on retrouve dans notre tableau. L’image vulvaire prés de Vénus se trouve
a la confluence du manteau rouge et de la tunique blanche de la femme du bord
droit. Il participe ainsi a traduire visuellement la beauté, qualité essentielle de
I’ Amour néoplatonicien.

La formulation visuelle de I’image vulvaire de Sandro Botticelli s’accorde
aussi avec la pose subtile de la déesse. Celle-ci a été précisément étudiée : elle
s’inspire de quelques strophes du poéme de Politien, de la statue antique de la
Vénus pudique et de la description d’un célébre tableau antique perdu représentant
une Veénus anadyoméne réalisée par le peintre grec Apelle’’. Botticelli donne un
double sens a la pose de sa déesse : Vénus couvre sa poitrine et son sexe, signifiant
en cela sa pudeur, et du méme geste, elle presse ses cheveux contre son corps,
confirmant son identité avec la Vénus née de I’écume. Néanmoins, ce que la déesse
semble vouloir cacher est en fait dévoilé et montré : sa poitrine d’abord reste
partiellement visible, son sexe ensuite est certes caché sous sa longue chevelure,
mais I’image d’une vulve apparait juste a c6té d’elle. Dans un mélange de pudeur
et de dévoilement ingénu, la peinture offre ainsi I’image d’un idéal.

Une vulve en bordure : processus de visibilité

Les deux détails de Gentile da Fabriano et de Sandro Botticelli devaient,
nous I’avons signalé, étre compris de leurs publics respectifs. La vulve mariale
s’entrouvrant pour laisser sortir le Christ relevait d’un dogme régulierement mis
en image, et a ce titre les fidéles amenés a prier ou a méditer devant le panneau
de Berlin devaient la comprendre. De la méme maniére, I’image vulvaire prés de
Vénus devait trouver un sens précis aupres du cercle de connaissances du premier
propriétaire du tableau de Sandro Botticelli. Comprendre n’est toutefois pas voir :
alors qui, au juste, voyaient ces détails ?

Apporter une réponse précise a cette question épineuse reléverait au minimum
d’un tour de force remarquable ; préciser les modalités du regard que les spectateurs

% M. Brock, « La Venustas d’ Apelle : de Pline 1’ Ancien a Titien par I’Hypnerotomachia Poliphili »,
Archives internationales d’histoire des sciences 61, (décembre 2011), n° 166-167, p. 335-366.

37 La pose de la déesse résulterait en partie de ces strophes : « Giurar potresti che dell’onde uscissi /
la dea premendo colla destra il crino, / coll’altra il dolce pome ricoprissi // On aurait pu jurer que de
I’onde jaillissait / 1a déesse, pressant de la main droite sa chevelure / que de 1’autre main son tendre
fruit elle recouvrait », A. Politien, Stances / Stanze, op. cit., p. 24-25.



280 Marie Piccoli-Wentzo

et les spectatrices devaient poser sur ces détails apparait plus abordable. C’est
pourquoi j’aimerais établir les étapes du cheminement visuel et mental demandé
au public du Quattrocento qui regarde ces motifs, en m’intéressant a trois points :
la vision active demandée aux spectateurs et spectatrices, la qualité émotive de ces
détails, enfin la part d’inventivité que ces derniers renferment.

Les images vulvaires invitent d’abord le public a un jeu visuel. Les spectateurs
et spectatrices ont la charge de les identifier, avant de leur donner une signification.
Bien que les images vulvaires habitent des thémes iconographiques et des registres
divers, leurs dispositions plastiques sont a rapprocher. D’une part, ces images
sont bien souvent petites. Elles sont donc difficilement visibles et demandent
un temps d’observation plus ou moins long. D’autre part, les images vulvaires
ont la caractéristique d’étre cachées au sein du tableau et de n’exister que par
leur intégration dans un autre objet : elles ne répondent donc pas au désir de
naturalisme des peintres et elles traduisent, au contraire, la dimension picturale et
donc factice de la peinture.

En ce sens, les images vulvaires demandent au regardeur de poser une vision
active sur la peinture ; et cette donnée pose plusieurs questions®®. Est-ce que
tout le monde était capable de décrypter ces détails ? Ceux-ci, et notamment
dans le cas d’une image publique, étaient-ils expliqués ? Force est en effet de
souligner que les images vulvaires étudiées ici apportent un complément au sens
premier de I’image : le déchiffrement de ces détails n’était donc pas nécessaire
a la compréhension de I’ensemble de la composition. Toutefois, la recherche
de certains motifs, celui de Sandro Botticelli par exemple, laisse supposer que,
dans les milieux ¢élitistes, les jeux de mots et d’images ont trés certainement été
expliqués. Ces explications devaient au demeurant ajouter de la valeur a I’ceuvre
et par extension du prestige a son propriétaire®.

Ensuite, nous pouvons noter de maniére paradoxale que, si les images vulvaires
sont bien souvent petites, elles n’en demeurent pas moins d’une taille bien plus
grande que celle que les vulves devraient avoir, si elles se trouvaient a leur place
naturelle. L’image vulvaire est donc bien cachée, mais elle est en méme temps
délibérément montrée, car elle est agrandie par rapport a la vulve a laquelle elle
renvoie. On pourrait donc supposer que 1’agrandissement sert, au moins en partie,
a détailler la vulve en vue de lui donner une plasticité plus précise. En reprenant
les exemples analysés et en comparant les images vulvaires mises au jour, nous
pouvons d’abord souligner la douceur du motif de Gentile da Fabriano qui renvoie
trés certainement au caractere indolore de I’accouchement de Marie. De maniére
complémentaire, la vibration du détail de Zanobi Strozzi entre en résonance avec

3% Pour I'usage du terme regardeur, voir M. Duchamp, Duchamp du signe : écrits, Paris, Flamma-
rion, 1975, p. 247.

% Nous savons par exemple, qu’un siécle plus tard, Frangois Ier faisait lui-méme visiter la galerie
de Fontainebleau a ses invités de marque.



Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 281

1’état émotionnel d’Héléne lors de son rapt. Dans ces exemples, ’image vulvaire
semble fonctionner comme un parergon, cet a-coté de la figure qui a pris, depuis
les travaux menés par I’historien de 1’art allemand Aby Warburg, la signification
d’un élément déterminant concentrant le sens et ’émotion de la figure dans sa
bordure®. On peut supposer que, méme sans que la forme soit reconnue, 1I’émotion
transmise par la plasticité du motif devait atteindre le public.

Chez Sandro Botticelli ensuite la plasticit¢ de I’image vulvaire renvoie
a une valeur poétique. Elle redouble le théme général de 1’image, celui de la
représentation d’un sentiment visuellement insaisissable : I’amour. La encore,
I’émotion joue un rdle essentiel. La plasticité de I’image vulvaire devait inciter le
regardeur a découvrir progressivement la métaphore cachée : le manteau devient
vulve, la vulve préserve une fleur, le motif entier symbolise cette beauté d’un
sentiment insaisissable. Encore une fois, sens et émotion de la figure se trouvent
concentrés dans ce détail subtil.

Enfin, ces images font détail, selon le sens donné par Daniel Arasse, qui
différencie deux types de détails dans les tableaux. Alors que le particolare
correspond a une petite partie d’un ensemble, le dettaglio porte « le résultat ou la
trace de celui qui “fait le détail” — qu’il s’agisse du peintre ou du spectateur »*'.
Le dettaglio reléve donc d’une part intime de I’ceuvre en révélant la présence des
peintres. L’image vulvaire fonctionne alors en support de I’inventivité du peintre :
la vulve prend une forme différente a chaque fois qu’elle est détachée du corps et
qu’elle se loge dans une image a c6té de la figure.

Les images vulvaires, objets secondaires dans la narration, n’étaient pas
nécessaires a la compréhension d’une composition ; elles ont néanmoins pour
fonction d’enrichir un discours. Leur plasticité invite les spectateurs et spectatrices
a poser une vision active sur le tableau et leur demande un effort d’interprétation.
L’absence d’iconographie propre a ces détails et le large champ sémantique qu’elles
investissent donnent a ’artiste une liberté d’exécution notable, qui explique qu’il
soit aujourd’hui difficile d’en dresser une liste exhaustive et, de ce fait, de mesurer
I’ampleur du phénomene.

Néanmoins, la variété de ces images et leur présence dans des contextes
bien différents supposent & mon sens que ces formes vulvaires ne doivent pas
s’envisager comme des objets en marge, mais il me semble au contraire qu’elles
font partie de la culture du temps, ce qui se pergoit particulierement bien dans

40 @G. Didi-Huberman, L 'Image survivante : histoire de l’art et temps des fantomes selon Aby War-
burg, Paris, Les Editions de Minuit, 2002 ; A. Warburg, Essais florentins, Paris, Klincksieck, 1990,
p- 47-100.

4 D. Arasse, Le Détail : pour une histoire rapprochée de la peinture, Paris, Flammarion, 1996, p. 11.



282 Marie Piccoli-Wentzo

I’iconographie mariale et dans les fresques publiques racontant les histoires des
orphelines de I’hopital siennois. Il est donc temps d’activer nos propres regards
pour mettre au jour I’ampleur de ce procédé et redonner a la vulve sa place exacte
dans la culture italienne de la fin de I’époque médiévale et de la Renaissance.

Bibliographie

Acidini Luchinat, Cristina, Botticelli : les allégories mythologiques, Paris, Gallimard, 2001

Arasse, Daniel, L ’Annonciation italienne : une histoire de perspective, Paris, Hazan, 2010

Arasse, Daniel, Le détail : pour une histoire rapprochée de la peinture, Paris, Flammarion, 1996

Beuningen, Hendrik, Engelbert van, Jan, Heilig en profaan: 1000 Laatmiddeleeuwse insignes uit
de collectie H.J.E. van Beuningen, Cothen, Stichting Middeleeuwse Religieuze en Profane
Insignes, 1993

Brock, Maurice, « La Venustas d’Apelle : de Pline 1’Ancien a Titien par I’Hypnerotomachia Poli-
phili », Archives internationales d’histoire des sciences, décembre 2011, vol. 61, n° 166-167,
p. 335-366

Camille, Michael, L art de I'amour au Moyen /fge, Cologne, Konemann, 2000

Chaperon, Sylvie, « “Le trone des plaisirs et des voluptés™ : anatomie politique du clitoris, de I’ An-
tiquité a la fin du XIXe siecle », Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique, 2012, n° 118,
p. 41-60

De Marchi, Andrea, Gentile da Fabriano: un viaggio nella pittura italiana alla fine del gotico,
Milan, F. Motta, 1992

Debby, Nirit Ben-Aryeh, “The Images of Saint Birgitta of Sweden in Santa Maria Novella in Flor-
ence”, Renaissance Studies, 2004, vol. 18, n° 4, p. 509-526

Didi-Huberman, Georges, L’image survivante : histoire de l’art et temps des fantomes selon Aby
Warburg, Paris, Les Editions de Minuit, 2002

Duchamp, Marcel, Duchamp du signe : écrits, Paris, Flammarion, 1975

Dupeux, Cécile, Jezler, Peter, Wirth, Jean, Keck, Gabriele, Burg, Christian von, Marti, Susan, éd.,
Iconoclasme: vie et mort de 'image médiévale, Paris, Somogy éd. d’art, 2001

Gamboni, Dario, Images potentielles : ambiguité et indétermination dans [’art moderne, Dijon,
Presses du réel, 2016

Gélis, Jacques, L arbre et le fruit : la naissance dans I’Occident moderne, XVI*-XIX¢ siécle, Paris,
Fayard, 1984

Goody, Jack, The Culture of Flowers, Cambridge, Cambridge University Press, 1993

Jones, Malcolm, “The Secular Badges”, in Heilig en profaan: 1000 Laatmiddeleeuwse insignes uit
de collectie H.J.E. van Beuningen, ed. Hendrik Jan Engelbert van Beuningen, Cothen, Sticht-
ing Middeleeuwse Religieuze en Profane Insignes, 1993, p. 99-109

Karadimas, Dimitri, « La Part de 1’Ange : le bouton de rose et I’escargot de la Vierge. Deuxi¢me
partie. Une étude de 1’ Annonciation de Francesco del Cossa », Anthrovision. Vaneasa Online
Journal, 2013, n° 1.2

Klapisch-Zuber, Christiane, « L’arbre aux galants », in Le corps, la famille et I’Etat : Hommage
a André Burguiere, éd. Myriam Cottias, Laura Downs, Klapisch-Zuber, Christiane, Rennes,
Presses Universitaires de Rennes, 2019, p. 117-132

Laurent, Sylvie, Naitre au Moyen Age. De la conception a la naissance : la grossesse et I’accouche-
ment (X1le-XVe siécle), Paris, Léopard d’or, 1989

Levi D’ancona, Mirella, Due quadri del Botticelli eseguitti per nascite in Casa Medici: nuova in-
terpretazione della « Primavera » e della « Nascita di Venere », Florence, L. S. Olschki, 1992



Le sexe, cet a-coté de la femme. Réceptions des images vulvaires en Italie... 283

Mcclive, Cathy, « L’Age des fleurs : le passage de I’enfance a I’adolescence dans ’imaginaire mé-
dicale du XII¢ siécle », in Regards sur [’enfance au XVIF siécle (actes du colloque du Centre
de recherches sur le XVIF siécle européen, 1600-1700, Université Michel de Montaigne, Bor-
deaux I1I, 24-25 novembre 2005), éd. Anne Defrance, Denis Lopez, Frangois-Joseph Ruggiu,
Tiibingen, G. Narr, 2007, p. 171-186

Mcclive, Cathy, Pellegrin, Nicole, éd., Femmes en fleurs, femmes en corps: sang, santé, sexualités,
du Moyen Age aux Lumiéres, Saint-Etienne, Publications de 1’Université de Saint-Etienne,
2010

Minardi, Mauro, Gentile da Fabriano, Milan, Skira, 2005

Neuheuser, Hanns Peter, Zugdnge zur Sakralkunst: narratio und institutio des mittelalterlichen
Christgeburtsbildes, Cologne, Bohlau, 2001

Nicot, Jean, Trésor de la langue frangaise tant ancienne que moderne, Paris, Le Temps, 1979

Piccoli-Wentzo, Marie, « L’Adoration d’Annalena de Filippo Lippi ou la manifestation imagée de
la pensée grégorienne dans la culture visuelle italienne », in La Réception des Péres grecs et
orientaux en Italie au Moyen Age (Actes du colloque du 13-15 octobre 2016 @ Rome), Paris,
Le Cerf, 2020, p. 193-214

Piccoli-Wentzo, Marie, « Tertullien de la plume au pinceau : une étude en image dans 1’Adoration
dans la forét de Filippo Lippi (Florence, XV siécle) », Pecia, 2018, vol. 21, p. 105-139

Piccoli-Wentzo, Marie, « Un mystére transparent ? Variations imagées du lien charnel entre partu-
riente et nouveau-né a la Renaissance », Artltalies, 2019, vol. 25, p. 6-15

Politien, Ange, Silvee, Florence, Olschki, 1997

Politien, Ange, Stances/Stanze, Paris, Les Belles Lettres, 2006

Potesta, Gian Luca, « Dalla Visione di Brigida di Svezia all’ Adorazione di Filippo Lippi », in Filip-
po Lippi: la Nativita, ed. Paolo Biscottini, Cinisello Balsamo, Silvana, 2010, p. 35-53

Ricci, Amico, Memorie storiche delle arti e degli artisti della Marca, Macerata, A. Mancini, 1834

Salvat, Michel, « L’Accouchement dans la littérature scientifique médiévale », in L’Enfant au
Moyen Age : Littérature et civilisation, Aix-en-Provence, Presses Universitaires de Provence,
2014, p. 87-106

Séris, Emilie, Les Etoiles de Némésis : la rhétorique de la mémoire dans la poésie d’Ange Politien
(1454-1494), Geneve, Droz, 2002

Steinberg, Leo, La Sexualité du Christ dans [’art de la Renaissance et son refoulement moderne,
Paris, Gallimard, 1987

Stichel, Rainer, Die Geburt Christi in der russischen lkonenmalerei: Voraussetzungen in Glauben
und Kunst des christlichen Ostens und Westens, Stuttgart, F. Steiner, 1990

Thomasset, Claude, Jacquart, Danielle, Sexualité et savoir médical au Moyen Age, Paris, Presses
Universitaires de France, 1985

Warburg, Aby, Essais florentins, Paris, Klincksieck, 1990

Weemans, Michel, Herri Met de Bles : les ruses du paysage au temps de Bruegel et d’Erasme, Paris,
Hazan, 2013

Weemans, Michel, Gamboni, Dario, Martin, Jean-Hubert, éd., Voir double : pieges et révélations du
visible, Paris, Hazan, 2016

Wood, Charles, “The Doctor’s Dilemma: Sin, Salvation, and the Menstrual Cycle in Medieval
Thought”, Speculum, 1981, vol. 56, n° 4, p. 710-727

Marie Piccoli-Wentzo est docteure en histoire de 1’art de 1’Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne.
Sa thése a été réalisée sous la direction du professeur Philippe Morel et est en cours de publication
chez Cohen & Cohen (Paris). Elle portait sur I’image du désert et de la nature sauvage dans 1’Italie de
la Renaissance (XIVe-XVI¢ siécles). Actuellement, elle étudie les émotions représentées et suscitées



284 Marie Piccoli-Wentzo

par les images. Boursiére de la Villa Médicis, de I’Ecole franaise de Rome et de la Maison francaise
d’Oxford, elle a passé deux ans comme assistante de recherche et d’édition a I’EPHE (Paris) et
est désormais membre associé¢ au CESR (Tours). Elle est également 1’autrice de plusieurs articles
académiques sur la question du paysage et celle des émotions dans 1’art de la Renaissance.



	_GoBack
	_GoBack

