
ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026

[207]

© by the Author, licensee University of Lodz – Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an 
open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution 
license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/) 

Magdalena Koźluk
Université de Lodz, Pologne
Institut d’Études Romanes

 https://orcid.org/0000-0001-7775-3594
magdalena.kozluk@uni.lodz.pl

L’appareil génital féminin dans les emblemata medica  
de Louis de Caseneuve (1626)

RÉSUMÉ

Dans notre travail, nous nous sommes penchée sur le huitième des douze emblèmes de Louis de 
Caseneuve, (?-1645), jésuite issu d’une famille bourgeoise de Tournon, intitulé Nascentem damna 
uenantur (Les malheurs frappent celui qui naît). La première partie de l’emblème propose une courte 
leçon anatomique portant sur l’appareil génital féminin. Ce cours consiste en un examen approfondi 
des figures gravées dont le lecteur, jeune médecin, doit saisir la signification en s’appuyant à la fois sur 
les clefs interprétatives réunies dans les figures hiéroglyphiques (hieroglyphica) et sur le commentaire 
latin. Cet emblème compose ainsi une scène allégorique dans laquelle chaque élément iconographique 
invite d’abord le lecteur à la contemplation des connaissances et ensuite à leur mémorisation.

MOTS-CLÉS – Louis de Caseneuve, emblèmes médicaux, appareil génital féminin, univers 
imaginaire, associations mnémoniques

The Female Reproductive System in Louis de Caseneuve’s emblemata medica (1626)

SUMMARY

In our work, we focused on the eighth of the twelve emblems of Louis de Caseneuve, (?-1645), 
a  Jesuit from a  bourgeois family in Tournon, entitled Nascentem damna uenantur (Misfortunes 
strike the one who is born). The first part of the emblem offers a short anatomical lesson on the 
female reproductive system. This course consists of a  detailed examination of engraved figures, 
which the reader, a young doctor, must interpret by relying on both the interpretive keys gathered 

https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.11

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: The Author is the 
thematic editor of the issue. She did not participate in the review process of the article. Ethical considerations: The Author 
assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the publication.

Received: 03.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0000-0001-7775-3594
https://orcid.org/0000-0001-7775-3594
mailto:magdalena.kozluk@uni.lodz.pl
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.11


Magdalena Koźluk208

in the hieroglyphic figures (hieroglyphica) and the Latin commentary. This emblem thus creates 
an allegorical scene in which each iconographic element first invites the reader to contemplate the 
knowledge and then to memorize it.

KEYWORDS – Louis de Caseneuve, medical emblems, female genitalia, imaginary universe, 
mnemonic associations

Louis de Caseneuve1, médecin peu étudié quoique digne du plus grand intérêt, 
est l’auteur d’un ouvrage unique en son genre, le Hieroglyphicorum et medicorum 
emblematum Dodekakrounos2 (Illustration 1). Ce livre d’emblèmes du XVIIe siècle 
peut être considéré comme un exceptionnel hommage rendu à  l’art médical3. En 
premier lieu, le livre présente toutes les caractéristiques d’un manuel mnémonique 
dont le but était de faciliter aux jeunes médecins l’apprentissage du savoir médical 
hérité. Ce volume témoigne de l’invention originale d’un médecin jésuite qui, 
pour transmettre «  la science parfaitement orthodoxe, et plutôt même un peu 
retardataire »4, a su réutiliser des pratiques mnémoniques connues depuis l’Antiquité 

1  L. de Caseneuve (?-1645), jésuite issu d’une famille bourgeoise de Tournon, s’attribuait le titre 
de médecin et de conseiller du roi mais, en réalité, il ne le fut jamais. Il acheva cependant bien des 
études de médecine à l’Université de Montpellier et nous retrouvons dans son œuvre, en maintes 
occasions, les acquis de la médecine chimique de l’époque. Il fut aussi un excellent helléniste, 
fasciné par l’œuvre de Philostrate dont il publia Les Lettres, Tournon, chez Linocie, 1620). Sur la 
vie et l’œuvre de Caseneuve, voir A. de Gallier, « L’imprimerie à Tournon », Bulletin de la Société 
Départementale d’Archéologie et de Statistique de la Drôme, t. XII, Valence, 1878, p.  51-55  et 
S. López Poza, Libros de emblemas y obras afines en la biblioteca universitaria de Santiago de 
Compostela, Universidade de Santiago de Compostela, 2008, p. 21-22.
2  L. de Caseneuve, Hieroglyphicorum et medicorum emblematum dodekakrounos, Lugduni, 
sumptibus Pauli Frellon, 1626, in I. P. Valerianus, Hieroglyphica, Lugduni, apud Paulum Frellon, 
1626. Plus loin pour les références au texte de Caseneuve nous utilisons l’abréviation H.M.E. Sur 
cet ouvrage, voir aussi A. Adams, S. Rawels, A. Saunders, A Bibliography of French Emblem Books, 
Genève, Droz, 2002, vol. 2, p. 519-520.
3  Sur l’analyse de certains des emblèmes de Caseneuve, nous renvoyons à M. Koźluk, W. K. Pietrzak, 
« Au carrefour de la médecine et de la littérature : Thomas Sonnet de Courval et Louis de Caseneuve », 
Acta Universitatis Lodziensis. Folia Litteraria Romanica, no 9, Pluralité des cultures, Chances et 
menaces, études réunies par W. K. Pietrzak et J. Giernatowska, Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Łódzkiego, 2014, p. 31-44 ; M. Koźluk « Une imaginotheca curieuse : les emblemata medica de Louis 
de Caseneuve » (A strange imaginotheca by Louis de Caseneuve), Histoire des sciences médicales. 
Organe officiel de la Société Française d’Histoire de la Médecine, 2016, t. L, no 3, p.  277-288  ; 
M. Koźluk, « Folie et mélancolie. Un débat dans l’histoire », in The Concept of Madness from Homer 
to Byzantium. Manifestations and Aspects of Mental Illness and Disorder, ed. Hélène Perdicoyianni-
Paleologou, Amsterdam, Adolf M. Hakkert Editore, 2016, p. 245-276 ; M. Koźluk, « L’efficacité de la 
forme brève dans l’emblème médical au XVIIe siècle », in Stratégies et pouvoirs de la forme brève, dir. 
É. Gavoille et Ph. Chardin, Paris, Éditions Kimé, 2017, p. 155-168.
4  J. Roger, « Emblématique et médecine », Histoire des sciences médicales. Organe officiel de la 
Société Française d’Histoire de la Médecine, 1969, no 3-4, p. 124.



209L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

et perfectionnées au Moyen Âge5. En second lieu, prolongeant le courant érudit de 
l’ars emblematica6, les emblèmes de Caseneuve s’inscrivent dans la grande lignée de 
textes qui court du Songe de Poliphile de Francesco Colonna7 aux Hieroglyphica de 
Pierio Valeriano8, en passant par les Hiéroglyphes de Horus Apollon9. Par sa nature 
et par la portée didactique que lui confère Caseneuve, ce recueil est, comme l’avait 
déjà noté Jacques Roger, un moyen d’accéder plus parfaitement à la connaissance, 
car « le hiéroglyphe est l’idée rendue visible, et donc immédiatement saisissable »10.

Illustration 1. Page de titre L. Caseneuve, Hieroglyphicorum et medicorum emblematum dodekakrounos, 
Lugduni, sumptibus Pauli Frellon, 1626, in I. P. Valerianis, Hieroglyphica, Lugduni, apud Paulum Frellon, 

1626.

5  P. Rossi, Clauis Uniuersalis, Arts de la mémoire, logique combinatoire et langue universelle de Lulle 
à Leibniz, traduit de l’italien par P. Vighetti, Grenoble, Éditions Jérôme Millon, 1993, p. 24-49 ; F. Yates, 
L’Art de la mémoire, traduit de l’anglais par D. Arasse, Paris, Éditions Gallimard, 1975, p. 39-118.
6  Sur l’histoire et les usages de l’emblématique, nous renvoyons à A. Saunders, The Sixteenth-Century 
French Emblem Book. A Decorative and Useful Genre, Genève, Droz, 1988 ; J.-M. Chatelain, Livres 
d’emblèmes et de devises. Une anthologie (1531-1735), Paris, Klincksieck, 1989 ; R. Paultre, Les 
Images du livre. Emblèmes et devises, Paris, Hermann, 1991, p. 11-21.
7  F. Colonna, Hypnerotomachia Poliphili, Venetiis, Aldus Manuntius, 1499.
8  J.-P. Valérian, Les Hiéroglyphiques, Paul Frellon, Lyon, 1615.
9  H. Apollo, Hieroglyphica, Venetiis, Aldus Manuntius, 1505.
10  J. Roger, op. cit., p. 117.



Magdalena Koźluk210

1. Nascentem damna uenantur (Les malheurs frappent celui qui naît)

Nous voudrions nous pencher sur le huitième des douze emblèmes qui 
composent l’ouvrage, intitulé Nascentem damna uenantur (Les malheurs 
frappent celui qui naît) et en particulier sur sa première partie11. Décrivons 
tout d’abord la gravure (pictura, ikon, imago, symbolon), premier élément de 
l’emblème qui porte le sens premier, dit littéral12 (Illustration 2). Elle présente 
une scène de chasse dynamique se déroulant dans les champs à quelques lieues 
de la ville. Au centre, une meute de chiens y attaque un lièvre qui vient de 

11  H.M.E., p. 76-105. Expliquons brièvement la structure du livre de Casneneuve. L’Emblème 
des emblèmes (emblema emblematon, H.M.E., p. 1-6), sans aucun numéro, initie ce recueil. Le 
caractère abstrait de ce titre va de pair avec le rôle que joue cet emblème dans l’ensemble de 
l’ouvrage : il constitue en effet une préface où le médecin justifie son projet d’écriture et le titre 
de son livre – Hieroglyphicorum et medicorum emblematum dodekakrounos, douze sources du 
savoir qui vont jaillir de douze emblèmes. Le second emblème, mais le premier à être numéroté, 
porte le titre Longitudine uita breuiatur (Par le temps, la vie se raccourcit, H.M.E., p. 6-16) et 
traduit une vérité générale tant médicale que philosophique. Le titre du second emblème – Ibi uita, 
ibi mors – (Là où il y a la vie, il y a la mort, H.M.E., p. 17-30) rappelle que la mort, inséparable 
de la vie, est l’unique horizon de la condition humaine. Viennent ensuite quatre emblèmes 
qui se proposent de représenter la physiologie humaine, en particulier les tempéraments de 
l’homme. Leurs titres sont simples et parlants et n’exigent aucune explication supplémentaire :  
Sanguineus (Le Sanguin, H.M.E., p. 31-39), Melancholicus (Le Mélancolique, H.M.E., p. 40-
53), Biliosus (Le Colérique, H.M.E., p. 63-69), Phlegmaticus (Le Flegmatique, H.M.E., p. 70-75). 
Notons que Caseneuve traite la maladie mélancolique séparément de la complexion, respectant 
ainsi la différence traditionnellement faite entre les mélancoliques «  par nature  » et les cas 
pathologiques (Ager melancholicum, H.M.E., p.  53-62). Notre emblème (Nascentem damna 
uenantur) traite, lui, de l’ensemble des affections qui touchent le corps humain. L’emblème 
suivant, qui se rapporte aux choses non naturelles, c’est-à-dire aux perturbations de l’âme, 
est titré en grec − Πομφόλυξ ὁ ἄνθρωπος  (L’homme est une bulle, H.M.E., p. 106-118). Les 
titres des trois derniers emblèmes plaident en faveur de l’èthos du médecin. ἀδηξικάκος (Celui 
qui chasse les malheurs, H.M.E., p. 119-126), Medicus (Le Médecin, H.M.E., p. 127-137) et 
Decumbentem releuat (Le Médecin celui qui souffre, H.M.E., p. 137-140). Pour l’analyse de 
certains de ces emblèmes, nous renvoyons à M. Koźluk, “Representing the atra bilis: the ‘said’ 
and ‘unsaid’ of the melancholic in Cesare Ripa’s Iconologia”, Studia Ceranea, 2024, no 14, 
https://doi.org/10.18778/2084-140X.14.05 ; M. Koźluk, « Représenter la flaua bilis : le portrait 
du colérique dans l’Iconologia de Cesare Ripa  », Studia Ceranea, 2022, no 12, p.  633-650  ; 
M. Koźluk, “Representing the phlegm: the portrait of the phlegmatic in Cesare Ripa’s Iconology“, 
Studia Ceranea, 2023, no 13, p. 1–29 ; M. Koźluk, « Les phantasmata du mélancolique d’après 
Louis de Caseneuve (1626) », Studia Litteraria Uniuersitatis Iagellonicae Cracouiensis, 2022, 
no 17/2, p.  107-123  ; M.  Koźluk, «  Πομφόλυξ ὁ ἄνθρωπος  (L’homme est une bulle) – les 
passions de l’âme selon Louis de Caseneuve », in Corps et âme sous l’empire des passions dans 
la littérature française des origines à nos jours, dir. M. Koźluk, Ł. Szkopiński, Harrassowitz 
Verlag-Wiesbaden, Interkulturelle Rhizome 2, band 2, 2024, p. 89-101.
12  Sur la structure de l’emblème, cf. A.-É. Spica, Symbolique humaniste et emblématique. L’évolution 
et les genres (1580-1700), Paris, Honoré Champion, 1996, p. 45-157 ou F. Vuilleumier Laurens, La 
Raison des figures symboliques à la Renaissance et à l’Âge classique. Études sur les fondements 
philosophiques, théologiques et rhétoriques de l’image, Genève, Droz, 2000. 

https://doi.org/10.18778/2084-140X.14.05


211L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

quitter le terrier que nous apercevons à l’arrière, creusé sous un petit tumulus. 
Considérant la véhémence des prédateurs, le destin du levraut semble d’ores 
et déjà fixé. L’épigramme (declaratio, epigramma) accompagnant la gravure, 
second élément constitutif de l’emblème, lui fournit par l’hexamètre de 
nouveaux éléments. Nous apprenons ainsi que le terrier souterrain (cuniculus) 
est humide (humens) et que le monticule est habillé de plantes et d’herbes 
(quem natura loci mulitimode decorat) aux noms latins parlant tout à la fois 
aux médecins  et aux historiens de l’art  : le nombril de Vénus (omphalus 
Veneris), la capillaire de Montpellier (Capili Veneris), le chardon à  carder 
(labra Veneris), le nénuphar (Nymphaea) et le myrte (mirthum). Les vers 
suivants viennent, nous le pressentions, sceller le destin de l’animal devenu 
proie  : sitôt qu’il jaillit de la végétation, abandonnant alors ses cachettes 
(lepus ex illis ut latebris abit), le voilà menacé (ilicet instat) par la course et 
les morsures (et morsu et cursu) de chiens en nombre (multa canis). Enfin, 
les gravures sacrées (hieroglyphica), invention originale de Caseneuve, nous 
renseignent sur la valeur symbolique des détails de la gravure mentionnés 
dans les vers. Elles apportent un second sens à  l’emblème, une portée 
allégorique (anima) (Illustration 3) et permettent finalement de comprendre sa 
signification à travers la lecture correcte des relations désignées entre l’objet 
représenté (lièvre, terrier, chiens) et le sens établi (homme, utérus, maladies). 
Sans même avoir recours au commentaire, quatrième élément figurant dans 
d’autres recueils du genre, la sagesse de ce huitième emblème nous est offerte 
dans toute son évidence : tout homme est accablé « dès sa naissance par les 
maladies, sous les traits d’un lièvre que les chiens assaillent à la sortie de son 
terrier »13.

13  J. Roger, op. cit., p. 124. Toute originale qu’elle puisse paraître, cette allégorie du lièvre et des 
chiens a été empruntée à Isaac Casaubon, Misoponeri Satyricon. Cum notis aliquot ad obcuriora 
prosae loca, et Graecorum interpretatione, Lugduni Batauorum, apud Sebastianum Wolzium, 
1617, p. 38. Louis de Caseneuve le confesse dès le début de son commentaire (H.M.E., p. 77)  : 
« Translatum huc Emblema ex Misoponeri Satyrico, ita enim numero XII legitur: Videtur altrinsecus 
aggrestae terrae tumulus, ubi humens cuniculus uerbasco melanthioque ac pilosella, et id genus et 
lanuginosis herbis marginato; labro insuper capilloque Veneris  : praeterea gnaphalio integros ad 
genialem sua mollitie cubitum inuitante, magis quam culcita illo infarcta, longa de uia languidos; 
superque etiam in orbiculum blandule inflectitur Veneris umbilicus. Intra foramen caryophyllatam 
attritione quadrifidam, nec non myrtum uideas. Inde emicantem leporem uenatici canes agminatim 
adoriuntur, cingunt, multisque numero morsibus incessunt. Clamosa uenatorum incitamenta, et 
saeuientium canum latratus tantum desideres. Emblematis erat haec anima: nascentem damna 
uenantur ». Toutefois, il est important de noter que la description de Casaubon se concentre sur la 
dimension théologique de la vie humaine, sa brièveté et sa fragilité. Dès que l’homme naît, il est 
exposé à toutes sortes de maladies qui le conduisent inévitablement à la mort. Louis de Caseneuve 
s’intéresse, en revanche, à la dimension médicale et anatomique de l’image de Casaubon, perspective 
qui est aussi la nôtre.



Magdalena Koźluk212

Illustration 2. L’emblème Nascentem damna uenantur (Les malheurs frappent celui qui naît) in 
L. Caseneuve, op. cit., p. 76.

Illustration 3. Légende hiéroglyphique qui accompagne l’emblème in L. Caseneuve, op. cit., p. 77.



213L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

2. Un monde d’analogies

Or, cet emblème visant à  présenter la fragilité existentielle de l’homme 
s’avère être aussi une curieuse leçon anatomique riche de toutes les connaissances 
de l’époque sur l’appareil génital féminin. Ce cours est fondé sur un examen 
approfondi des figures gravées dont le lecteur, jeune médecin, devra comprendre 
la signification en s’appuyant à  la fois sur les clefs interprétatives réunies par 
Caseneuve dans les figures hiéroglyphiques (hieroglyphica)14, et sur le commentaire 
latin, rythmé par son choix des autorités, par ses préférences de lecture et surtout 
par son goût de l’érudition15. Il est important de noter que les parties honteuses 
(pudenda) de la femme y sont toujours présentées dans un rapport de similarité 
avec plusieurs éléments empruntés à  la topographie physique, à  la zoologie et 
surtout au monde végétal. Les correspondances proposées par le médecin reposent 
ainsi entièrement sur une pensée analogique, méthode d’association connue et 
privilégiée depuis l’Antiquité.

2.1. Le lièvre et son humide terrier

Penchons-nous à  présent sur la légende hiéroglyphique et sur les fragments 
du commentaire qui exposent et ordonnent les connaissances sur l’appareil génital 
féminin, que l’Auctor non minus artificiose quam pudice  obtexit16 (l’Auteur 
a dissimulé non moins habilement que modestement). Premièrement, le médecin 
dévoile le sens du monticule au pied duquel notre histoire débute. Celui-ci, précise-
il, «  doit être compris comme le mont de Vénus » (monticulus, hieroglyphicum 
montis Veneris17). L’association repose sur un jeu de mots et de sens entre deux 
références topographiquement bien définies. Le mont de Vénus, appelé également 
le mont du pubis, renvoie donc tout d’abord à l’anatomie féminine, c’est-à-dire à la 
zone de la peau où se rencontrent la symphyse pubienne et l’os pubien. Le mont de 
Vénus fait ensuite référence au mont Eryx en Sicile, demeure mythique de la déesse 
de l’amour. Instruit peut-être dans les res Veneris, le médecin constate que Vénus 
séjourne, selon toute probabilité, plus souvent dans cette partie anatomique que dans 
son logis d’Italie18. Ce jeu associatif se retrouve encore dans la figure suivante du 

14  Le mot « hiéroglyphe » se compose de deux mots grecs : de l’adjectif ieros qui veut dire « sacré » 
et du verbe glyphein qui signifie « graver ».
15  H.M.E., p. 78 : “Perpendi etiam me Medicis loqui in hoc Emblemate, quibus non tantum externae, 
sed internae partes apertae esse debent”.
16  Ibid.
17  Ibid.
18  Ibid. : « Monticulus hic intelligendus mons ille Veneris dictus, collis instar protuberans, qui ex 
adipe subiecto intumescit, quique ut arbustis et frondibus monticuli, ita inumbratur. Certe Venus 
magis in hoc monte habitat, quam in illo suo Eryce monte Siciliae: plus illi una nocte sacrificatur in 
isto, quam centum annis in alio ».



Magdalena Koźluk214

terrier (cuniculus terreus, hieroglyph. Naturalium muliebrium19). Le mot cuniculus 
peut se rapporter au lièvre mais aussi, par extension, à sa galerie souterraine20. Sur 
le plan sémantique, Caseneuve joue, nous le verrons par la suite, tout autant de la 
nature libidineuse du lièvre que de la spécificité des souterrains par lui creusés. 
À l’occasion, le médecin ne prive pas le lecteur de ce plaisir intellectuel qui consiste 
ici à associer le mot cuniculus (lièvre, terrier) au mot cunnus (vagin). Tout à sa joie, le 
levraut demeure ainsi dans son logis camouflé (gaudet in effossis habitare Cuniculus 
antris21) et s’y sent parfaitement à l’abri en raison des multiples couloirs secrets. Ce 
sont ces derniers qui évoquent dans l’esprit du médecin les sinuosités des naturalia 
muliebrum et en particulier la partie honteuse dans laquelle se fait la conception 
(caeterum cuniculo muliebria naturalia posse intelligi22). À cet endroit, termine 
le médecin en paraphrasant un passage d’André du Laurens (1558-1609), premier 
médecin du roi Henri IV, ne mène « certes qu’un seul et unique chemin, et iceluy 
assez large et spatieux ; mais on y rencontre, tant dés l’entrée comme par tout le reste 
d’iceluy, une grande diversité de parties, plusieurs cavités, diverses chambrettes, et 
antichambres, qui monstrent le singulier artifice de Nature en la nature mesme : car 
les anciens appelloient la matrice de ce nom »23. En bref, l’architecture mystérieuse 
de l’utérus, cet «  instrument de la propagation du genre humain24 », marqué par 
toutes ces « différentes parties » (particulae), « plusieurs cavités » (uarii sinus), 
« chambrettes » (thalami), et « antichambres » (atria), témoignent de l’excellence 
de l’esprit divin25.

19  H.M.E., p. 77.
20  Jacques Roger relève « les richesses sémantiques du mot cuniculus, qui peut, entre autres choses, 
désigner un terrier, mais dont le sens apparaît mieux si l’on supprime le suffixe » ; J. Roger, op. cit., 
p. 125.
21  Martial, Épigrammes, t. II, 2e partie (livres XIII-XIV), texte établi et traduit par H. J. Izaac, Paris, 
Les Belles Lettres, 1973, p. 204  : « LX Cuniculi  : Gaudet in effossis habitare cuniculus antris. / 
Monstrauit tacitas hostibus ille uias ; LX Lapins : Le lapin se plaît à habiter dans des souterrains 
qu’il a creusés : c’est lui qui apprit des voies secrètes à des ennemis ». Cf. Pline, N.H., XXI, 15,51 ; 
Columelle, VIII, 15,4 ; Athénée, III, 2.
22  H.M.E., p. 78.
23  Nous citons dans notre texte le fragment du commentaire de Caseneuve dans la traduction 
française, d’après A. du Laurens, Toutes les œuvres, tr. par Th. Gelée, Paris, pour Raphaël du Petit 
Val, 1621, p. 223, Des parties dissimilaires, de la Matrice. Cf. H.M.E., p. 78 : « Multae, inquit, tum 
in ipso limine, tum in toto eo ductu occurrunt particulae, uarii sinus, thalami, atria, quae singulare 
Naturae in Natura ipsa (ita enim uterum ueteres appellarunt) artificium commonstrant ».
24  L. Coeli Lactantii Firmiani Operum, vol. II De Opificio Dei, cap. 13, p. 1194.
25  Rappelons l’existence des différents noms attribués à la matrice : « Les Grecs luy [à la matrice] ont donné 
divers noms, que je tais, pour dire qu’Hippocrate l’appelle, le lieu où se fait la conception, quelquesfois, 
geniture, et quelquesfois vaisseau. Les Anciens l’ont nommée mère et derniere : mere et matrice, parce 
qu’elle est mere des enfans qui naissent d’elle, ou en elle, ou bien parce qu’elle fait meres celles qui l’ont : 
et derniere, non point qu’elle soit engendrée la derniere (car elle est formée au mesme temps, que toutes 
les autres parties) mais parce qu’en situation elle est la derniere des visceres. Il y en a qui l’appellent 
phusis, du verbe phuesthai, parce qu’estant bien cultivée, et recevant par certains intervalles de temps 



215L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

Si nous savons déjà que le terrier du lapin est impénétrable, l’hexamètre nous 
apprend qu’il est également humide (cuniculus humens26). Nous comprenons 
ainsi que cette partie de la femme, où «  mystérieusement l’Amour plonge ses 
traits »27, reste moite (humens est pars illa in qua occulte spicula tingit amor28) en 
raison de la sécrétion d’une humeur à la viscosité salivaire ou huileuse (serosus 
humor similis humori saliuali et oleoso29). Notre médecin a ensuite recours à un 
long passage de Galien pour expliquer le mystère de la génération par l’existence 
d’une semence chez la femme, transmettant ainsi la théorie séministe en vigueur 
avant la découverte des fonctions ovariennes30. Cette humeur, note Caseneuve, 
« est engendré aux corps glanduleux »31 (qui humor in illis corporibus glanulosis 
gignitur32) et « distille ordinairement au canal de l’urine des masles »33 (in meatum 
urinarium effunditur, in masculis una cum semine34). La principale fonction de 
cette sécrétion, ajoute Caseneuve, est de donner «  envie de s’assembler, que 
s’assemblant elle cause un grand plaisir : qu’elle arrouse le canal de l’urine d’une 

la semence, elle produit tousjours quelque chose de soy. Les Latins la nomment uterus, Pline utricusus, 
parce que l’enfant est contenu dans icelle comme dans une oïre [récipient contenant un liquide ‒ MK] 

et peau. Les autres uulua : comme qui diroit uolua, c’est-à-dire enveloppoir, ou ualua, qui signifie une 
portelette. Lucilius l’appelle bulga, c’est-à-dire, boursette, ou bougette. Aristote la nomme tantost lieu, 
tantost, membre servile. […] Cette partie est très-noble, et comme un brasier caché sous la cendre chaude, 
dont sont tirez les thersors cachez de nature. Platon l’appelle [la matrice] animal plein de concupiscence, 
parce qu’en rassasiant son appetit, elle engendre un animal. Pytagore dit que c’est un animal distingué de 
par soy-mesme. Et Arethée, que c’est un viscere quasi animé, et comme quelque animal dans l’animal »; 
A. du Laurens, Des parties genitales, in Toutes les œuvres, traduit par Th. Gelée, Rouen, pour Raphael 
du Petit Val, 1621, p. 221vo. Sur l’animalité de la matrice, voir V. Dassen, « Métamorphoses de l’utérus, 
d’Hippocrate à Ambroise Paré », 2020, Gesnerus, no 59, p. 167-187.
26  H.M.E., p. 76.
27  Ovide, L’Art d’aimer, texte établi et traduit par H. Bornecque, Paris, Les Belles Lettres, 1960, 
p. 58.
28  H.M.E., p. 78.
29  Ibid. Cf. Cl. Galien, De l’usage des parties du corps humain, Paris, René Ruelle, 1608, p. 589-560.
30  A. Carol, « Esquisse d’une topographie des organes génitaux féminins : grandeur et décadence des 
trompes (XVIIe-XIXe siècles) », Clio. Histoire, Femmes et sociétés, 2003, no 17, p. 203: « Jusqu’à la 
seconde moitié du XVIIe siècle, c’est la théorie séministe qui domine en matière d’explication des 
phénomènes de fécondation. Depuis Hippocrate, on pense en effet que la conception est le mélange 
de deux semences, masculine et féminine, toutes les deux éjaculées au moment du coït dans la 
matrice. Issues de la partie la plus noble du sang, les deux semences commencent à se former dans 
les vaisseaux et transitent dans les testicules de l’homme et dans ceux de la femme (les ovaires) 
où s’achève leur transformation : cette symétrie dans la conception renvoie d’ailleurs à une vision 
symétrique des organes génitaux des deux sexes ». Voir aussi É. Berriot-Salvadore, « La question 
du “séminisme” à la Renaissance », Histoire des sciences médicales. Organe officiel de la Société 
Française d’Histoire de la Médecine, 2017, t. LI, no 2, p. 265-272.
31  Cl. Galien, op. cit., p. 858.
32  H.M.E., p. 78.
33  Cl. Galien, op. cit., p. 858.
34  H.M.E., p. 78.



Magdalena Koźluk216

moilleure profitable  »35 (Utilitates autem eius sunt, tum quod ad congressum 
excitet, tum quod in congressu ipso delectet36). «  Quand on habite avec les 
femmes », continue Caseneuve, « ceste humeur de laquelle nous parlons coule 
soudainement et abondamment avec la semence, et à ceste raison donne sentiment 
de soy avec delectation  : en autre temps il degoute petit à  petit, et pour ceste 
cause nous ne le sentons point »37. Notons à l’occasion qu’en paraphrasant Galien, 
Caseneuve passe sous silence le large fragment dans lequel le maître de Pergame 
loue le plaisir propre à la copulation. « Ceste humeur », enseignait jadis Galien,

non seulement donne envie aux femelles de s’accompagner du masle, mais aussi quand elle 
est jettée, chatouille de certain plaisir et arrouse le conduit, on le cognoit parce que quand les 
femmes prennent grand plaisir et délectation en la compagnie de l’homme, elle en rendent 
beaucoup, et les hommes qui ont affaire avec elles, la sentent espancher à l’entour de la verge : 
et mesmes ceux qui pour estre chastrés, ne peuvent jetter vraye semence, sentent plaisir quand 
cest humeur sort, tellement que pour asseurer cela, desormais ne faut chercher autre preuve38.

En ce qui concerne notre lièvre, le fait de placer au-dessous du mont de Vénère 
le terrier de cet animal consacré à la déesse s’inscrit par ailleurs pleinement dans 
le système symbolique de l’époque39. Évoquant « l’amour charnel », en raison de 

35  Cl. Galien, op. cit., p. 858.
36  H.M.E., p. 78. 
37  Cl. Galien, op. cit., p. 560. Cf. H.M.E., p. 78: “Verum in congressu quidem repente, ac simul una 
cum semine id elabitur : reliquo autem tempore omni paulatim : eoque sensu non deprehenditur”.
38  Cl. Galien, op. cit., p. 859. Ailleurs, alors qu’il décrit les « nymphes », Caseneuve cite aussi A. Du 
Laurens. Cependant, il coupe encore le fragment au moment où le célèbre anatomiste explique leurs 
fonctions : « Elles [nymphes] servent pour defendre la matrice de l’air, de la poussière, et des autres petits 
corps externes, et pour chatoüiller le membre viril en la copulation ; car estant échauffées et remplies 
d’esprits, elles embrassent et serrent la verge, non autrement que si on l’empoignoit, et estreigoit de toutes 
parts de la main » ; A. du Laurens, op. cit., p. 223. En parlant ici de cette « humidité sereuse semblable 
à la semence », que Caseneuve mentionne donc avec parcimonie, il nous est impossible de ne pas citer 
la description plus détaillée d’Ambroise Paré. Selon lui, le plaisir résultait d’une « certaine humidité 
sereuse semblable à la semence, mais plus liquide et subtile, contenue dedans les prostates, qui sont deux 
glandules situées au commencement du col de la vessie, et aux femmes au fond de la matrice par les 
vaisseaux spermatiques. Icelle humeur a une petite acrimonie picquante, et aiguillonnante avec un petit 
prurit et demangeaison, qui irrite les parties à faire leur action, en donnant volupté et plaisir, parce qu’elle 
est accompagnée de grande quantité d’esprits qui s’eschauffent et desirent à sortir hors. Et pour exemple, 
comme lors qu’il y a en une partie de nostre corps quelques humeurs aigres ou acres, accumulez soubs le 
cuir qui chatouillent et demangent, invitent à se grater, et en se grattant on a un grand plaisir. D’avantage 
les parties genitales ont un plus grand sentiment que celles de la peau, lesquelles estans esguillonnées 
de cest esprit, sentent un plus grand plaisir, principalement à  l’heure du coït »  ; A. Paré, Livre de la 
génération de l’homme, dans Les Œuvres, Paris, Gabriel Buon, 1599, p. 730.
39  Le lièvre comme attribut de Vénus ; voir G. de Tervarent, op. cit., p. 288 ; J.-P. Valérian, op. cit., 
p. 159 : « Le lièvre est pareillement symbole de gentillesse, et pour sa foecundité, cheri de Vénus sur 
tous autres, à laquelle il est consacré comme plus mignonne et delicieuse creature qu’elle aimast ». 
Cf. aussi V. Cartari, Le Imagini de gli Dei de gli Antichi, Venetia, Euangelista Deuchino e Gio. 
Battista Pulciai, 1609, p. 360-362.



217L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

son extraordinaire fécondité et de sa capacité à proliférer, le lièvre était une figure 
de l’amour et de la luxure40. Sa viande était toutefois considérée dans la médecine 
comme source d’humeur mélancolique41.

2.2. Un bouquet d’associations botaniques

Dans son programme symbolique, Caseneuve privilégie, disons-le, les 
associations botaniques, car les cinq parties de l’appareil génital de la femme sont, 
dans les hieroglyphica, assimilées à des plantes. Et bien que Caseneuve ne partage 
pas avec son lecteur les sources d’inspiration de cette conception botanique, toutes 
ces associations végétales renvoient à  l’image générale de la matrice comme 
« un champs ou jardin très-fertile, ordonné pour recevoir deux semances, afin de 
multiplier la lignée »42, idée représentée de façon emblématique par la gravure de 
la femme-jardin d’Adriaan van de Spiegel (1578-1625), anatomiste et botaniste 
belge, dans son traité De formato foetu43.

40  G. de Tervarent, op. cit., p.  287. Cf. aussi J.-P.  Valérian, op. cit., p.  160  : «  Le lièvre est 
hieroglyphique de foecundité, comme animal fort enclin aux actions de Vénus. Car la femelle 
allaictant mesme ses petits Levrauds, se rempreigne à mesme temps et sans intervalle ».
41  Hippocrate, Du régime, texte établi et traduit par R.  Joly, Paris, Les Belles Lettres, 1967, liv. 
II XLVI, 4, p. 46 : « la viande de lièvre est sèche et resserrante, mais fait uriner ». Cf. Galien, De 
alimentorum facultatibus, III, II, in Claudii Galeni Opera omnia. Editionem curauit C[arl] G[ottlob] 
Kühn, Leipzig, in officina Car. Cnoblochii, 1823, vol. 6, p. 664. Au XVIe siècle la viande du lièvre n’est 
pas moins appréciée ; [Anonyme], Le Benefice commun de tout le monde, où sont contenues plusieurs 
Souverainetez pour la conservation de santé. Ensemble le naturel de plusieurs sortes de pilules, 
huilles, et bausme, avec la proprieté des Herbes, et Plantes communes, Lyon, Benoist Rigaud, 1561, 
p. 27 : « entre chair de bon suc, plusieurs ont estimé les lièvres estre très excellentes, tant en friandise 
de gueule, qu’utilité de nourriture, et cela est entendu des plus jeunes, qu’on appelle levraux. Dont les 
bons hanteurs de tavernes preferent ceux qui ne font que sortir encore du ventre, ou des mamelles de 
leur mere » ; [Anonyme], Regime de vivre très utile et necessaire, contenant la propriété des herbes, 
fruicts, animaulx, et toutes autres choses naturelles, pour la conservation de la santé humaine, Paris, 
pour Vincent Norment et Jehanne Bruneau, 1566, p. 43 : « chair de lievre est de moult froide et seiche 
complexion  : jaçoit qu’il soit dit qu’en aucuns lieux soit de chaude complexion, elle est de bon et 
profitable nourrissement : mais elle est generative des humeurs melancoliques, plus que la chair du 
chevreuil. La presseure du lievre, c’est asçavoir celle partie d’auprès les entrailles que l’on prend en 
veau pour faire congeler et conglutiner le laict pour faire les fourmages, est bonne pour restraindre le 
ventre, et est tyriaque contre tous venins. Aussi la cervelle du lievre faict incontinent venir et croistre 
les dentz aux petitz enfans » ; Cf. aussi J. du Chesne, Le Pourtraict de la santé, Paris, Claude Morel, 
1606, p. 420 ; N. A. de la Framboisière, Le Gouvernement necessaire à chacun pour vivre longuement 
en santé, Paris, Charles Chastellain, 1608, p. 27.
42  A. du Laurens, Des parties genitales, in Toutes les œuvres, op. cit., p. 221 vo. Cf. Sur l’homophonie 
dans la langue qui favorise la rencontre de la sexualité humaine et de celle de la plante, voir 
D. Brancher, Quand l’esprit vient aux plantes. Botanique sensible et subversion libertine (XVIe-
XVIIe siècles), Genève, Droz, 2015, p. 218-226 et p. 446.
43  A. Spigelius, De Formato foetu, Patauii, apud Io Bap. De Martinis, et Liuium Pasquatus, 1626, 
p. 44. Nous renvoyons ici à  l’étude de S. Petrella, « Le pouvoir du végétal. Sexe et corail dans 
l’illustration anatomique moderne », dans le même numéro.



Magdalena Koźluk218

Le médecin nous invite tout d’abord à  cueillir un nombril de Vénus (lat. 
Umbilicus Veneris) (Illustration 4). La légende hiéroglyphique veut que le lecteur 
voie en ce végétal le nombril anatomique, conformément au sens latin (Umbilicus 
Veneris, hieroglyph. Umbilici, num. II44). Cependant, nous devons admettre que cette 
partie du corps a, hélas, peu de choses en commun avec l’appareil génital féminin. 
Fondée sur le savoir d’Origène, la première partie du commentaire de Caseneuve 
se concentre tout particulièrement sur le caractère diabolique du nombril  qui 
devient dans le discours de notre jésuite le symbole de la fornication, résultat de 
la naturelle concupiscence féminine. C’est seulement dans la deuxième partie de 
son commentaire que Caseneuve renouvelle la symbolique de la plante, profitant 
alors des origines grecques du nombril de Vénus (gr. κοτυληδών, cotyledon) et de 
la morphologie de la plante. L’umbilicus a « les feuilles faites et tournées à mode 
d’un acétabule, ou couppe »45. Les cavités des feuilles ressemblent ainsi, explique 
Caseneuve, aux « cotylédons » ou « acetables » se trouvant dans la matrice.

Illustration 4. P. A. Mattioli, Les Commentaires de M. P. André Matthiolus, médecin senois sur les 
six livres de Pedancius Dioscoride Anazarbeen de la matière medecinale, Lyon, Guillaume Rouillé, 

1579, p. 622 : nombril de Vénus.

44  H.M.E., p. 77.
45  P. Mattioli, Les Commentaires de M.P. André Matthiolus, Lyon, Guillaume Rouillé, 1579, p. 622. 
Notons également que le nombril de Vénère était utilisé dans la pharmacopée comme un remède 
efficace « ès choses d’amour » ; ibid.



219L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

Précisons ici qu’il existait à  l’époque trois définitions de ce terme. Nous 
lisons chez André du Laurens que les cotylédons pouvaient d’abord désigner 
« les seins et cavités apparantes qui ressemblent à l’umbilicus Veneris auxquelles 
aboutissent les vaisseaux de la matrice ; et à  le prendre en cette signification, 
la femme n’a  point de cotyledons, mais ils sont apparents aux brebis et aux 
chevres »46  ; ensuite, les médecins qualifiaient par ce terme «  les orifices des 
vaisseaux qui advancent un peu en dehors, comme les bouts des mamelles »47 ; 
enfin, il pouvait renvoyer aux «  orifices des vaisseaux qui se terminent en 
la matrice et qui s’unissent avec les veines de l’enfant  »48. En évoquant le 
nombril de Vénus en tant que symbole des cotylédons, Caseneuve pense lui 
aux « deux branches de veines répanduës dans la matrice, desquelles l’une vient 
de la spermatique, et l’autre de l’hypogastrique  : par ces veines les femmes 
ont leurs purgations » (Nam ora sunt uenarum ab hypogastrico et spermatico 
ramo propagatarum, et uteri fundum, et ceruicem disseminatarum. Per illas fluit 
sanguis menstruus in foeminis49). Si ces analogies botaniques sont largement 
partagées par les médecins, nous voyons dans ce cas précis qu’elles nourrissent 
la confusion plus qu’elles ne suppléent aux imprécisions des observations 
anatomiques.

Ajoutons à  notre bouquet un chardon à  carder (gr. dipsacus, lat. labrum 
Veneris), herbe décrite autrefois par Dioscoride (lib. 3, cap. 11)50 et Pline (lib. 27, 
cap. 9)51 (Illustration 5). Elle correspond dans notre emblème aux lèvres vaginales 
(Dipsacus, hieroglyph Labrorum muliebrium, num. III52), « cuirassées et peaussaires, 
mais spongieuses et fort pleines de graisse »53. « Situées aux costés de la grande 
fente et touchant aux os du penil »54, les lèvres sont assimilées à ce végétal en 
raison de son étymologie, de sa morphologie et surtout de ses caractéristiques. 
Tout d’abord, le nom grec – dipsacus – signifie « ayant soif ». La nature veut que 
cette plante retienne « la rosée et la pluye dans le creux de ses feuilles, comme 

46  A. du Laurens, op. cit., p. 230.
47  Ibid.
48  Ibid.
49  H.M.E., p. 79.
50  H.M.E., p. 80 : “Dipsacus aculeatarum generis est: caulem habet altum, spinis horridum, foliis 
lactucae spinosis, binis genicula singula complectentibus, praelongis, ceu quasdam bullas intus et 
extra aculeatas, in dorsi medio hebentibus, concauo alarum sinu, in quo imber, aut ros afferuetur: 
unde Dipsaci quasi sitientis, nomen traxit”.
51  H.M.E., p. 80: “Dipsacus folia habet lactucae, bullasque spinosas in dorsi medio, caulem duum 
cubitorum, iisdem spinis horridum genicula eius binis foliis amplectentibus, concauo alarum sinu in 
quo subsistit ros salsus”.
52  H.M.E., p. 77.
53  A. du Laurens, op. cit., p. 223. Cf. “Labra Veneris quae in Emblemate allegorice intelliguntur, 
ea sunt quae Andreas Laurentius lib. 7 cap. 12 describit cutacea, sed spongiosa, adipeque multo 
conferta et sita ad latera magnae rimae, et ad ossa pubis pertingentia” ; H.M E., p. 80.
54  Ibid.



Magdalena Koźluk220

si le dipsacus avoit peur d’avoir soif »55. Le nom latin – labrum Veneris – est, en 
revanche, attribué à cette herbe en raison de ses feuilles « creusées en façon d’un 
bassin, d’une cave, dans lesquelles il se garde de l’eau »56. Deux particularités du 
chardon à carder, son insatiabilité et sa cavité capable de conserver un liquide, ont 
donc suffit à Caseneuve pour en faire l’allégorie des lèvres vaginales constamment 
assoiffées et morphologiquement faites pour garder la semence.

Illustration 5. P. A. Mattioli, Les Commentaires de M. P. André Matthiolus, médecin senois sur les 
six livres de Pedancius Dioscoride Anazarbeen de la matière medecinale, Lyon, Guillaume Rouillé, 

1579, p. 402 : chardon à carder.

55  J. Dalechamps, L’Histoire générale des plantes, Lyon, Guillaumé Rouillé, 1615, t. II, p. 327.
56  Ibid.



221L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

Les cheveux de Vénus (gr. dryopteris – « aux plumes sèches », lat. adianthum 
ou capillus Veneris) sont choisis par Caseneuve pour représenter, ensuite, la 
pilosité pubienne (Capillus Veneris, hieroglyph gynaixomysahson, num. IV57) 
(Illustration 6). L’association se fait tout naturellement par la morphologie des 
feuilles (nombreuses et belles) et par son biotope ombrageux et humide (opacis 
locis, palustribusque et humente ueluti mur)58. Les poils ressemblent ainsi aux 
cheveux de Vénus, épais et denses, et s’épanouissent dans la discrétion du mont 
du pubis. Par ailleurs, le médecin trouve encore une autre similitude entre la plante 
et la pilosité. La tradition naturaliste voulait que ce végétal n’absorbât ni l’eau de 
pluie ni la rosée, préférant ainsi garder sa siccité. Caseneuve défend que les poils 
pubiens, à  l’instar des cheveux de Vénus, restent naturellement secs et rigides 
et qu’ils parviennent à pousser sans jamais être arrosés ni par la pluie ni par « la 
rosée de l’uterus »59. Nous retrouvons les mêmes observations sur la sécheresse de 
cette herbe dans l’une des pharmacopées de l’époque. Cette particularité prétendue 
de la plante y est toutefois traitée comme une « curieuse et inutile remarque », 
indigne de l’attention du lecteur60. On y souligne en revanche les facultés de la 
plante à « provocquer les mois aux femmes »61.

Le nénuphar (nymphée, lat. nymphaea) compose lui aussi le bouquet 
d’associations caseneuviennes (Illustration 7). Nous apprenons qu’il existe deux 
genres de nénuphar (duo eius genera sunt62) et que sa fleur est blanche, semblable 
au lys, ayant au milieu un certain jaune (flos candidus lilio similis, in medio quid 
croceum obtinens63). Après la floraison, survit une tête ronde comme une pomme 
semblable à celle du pavot (Hic cum defloruerit rotundus, et malo circunferentia, 
aut papaueris capiti similis, et colore niger64) ; sa graine est noire, massive, large 
et visqueuse au goût (In quo sane semen clauditur nigrum, latum, densum, gustu 

57  H.M.E., p. 77.
58  H.M E., p. 80.
59  Ibid., p. 80 : “Nicandri scribit Capillum Veneris dictum esse adianton ; id est sic dicitur eo quod 
non humectetur, aut irrigetur à pluuia, et rore. Pili qui hic subintelligendi, cum Veneris monticulo 
sint, non humectari solent nec irrigari a pluuia et rore utererum”.
60  J. de Renou, Les Œuvres pharmaceutiques, Lyon, Antoine Chard, 1626, p. 208  : « Quelques-
uns trop crédules ont remarqué comme une chose extraordinaire et merveilleuse en l’adianthium, 
qu’icelui estant arrousé ne prend point la moüilleure de l’eau, si qu’il semble estre toujours sec, et 
par ainsi asseurant que son nom a esté donné à ceste occasion […] Mais ces curieux et superstitieux 
observateurs se trompent en leur remarque, veu qu’elle en sortira fort moitte. D’autres disent que ce 
nom [gr. dryopteris – « aux plumes sèches »] luy a esté donné d’autant qu’elle n’est plus moüillée de 
la pluye que les plumes des canards de l’eau, ou bien à cause qu’elle ne peust estre moüillée de l’eau 
des puits, encore qu’elle naisse dedans et dehors, et tout autour d’iceux comme si elle fuyait l’eau ».
61  Ibid.
62  H.M.E., p. 81.
63  Ibid.
64  Ibid.



Magdalena Koźluk222

glutinosum65). Certains nénuphars nagent sur l’eau, les autres préfèrent rester sous 
l’eau (quadantenus super aquam eminentia, aliqua tamen etiam sub aquis, plura 
ab una radice prodeuntia66).

Illustration 6. P. A. Mattioli, Les Commentaires de M. P. André Matthiolus, médecin senois sur les 
six livres de Pedancius Dioscoride Anazarbeen de la matière medecinale, Lyon, Guillaume Rouillé, 

1579, p. 655 : cheveux de Vénus.

65  Ibid. 
66  Ibid. Notons que dans les pharmacopées de l’époque, on soulignait que « la Nymphée outre qu’elle 
est fort refrigerative, elle a encore la vertu de refrener les imaginations veneriennes qui viennent en 
dormant, arrester le flux immodéré de la semence, et mesme de la consumer, provoquer le dormir et 
assoupir totalement les chauds mouvements du Dieu d’amour » ; J. de Renou, op. cit., p. 222.



223L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

Illustration 7. P. A. Mattioli, Les Commentaires de M. P. André Matthiolus, médecin senois sur les 
six livres de Pedancius Dioscoride Anazarbeen de la matière medecinale, Lyon, Guillaume Rouillé, 

1579, p. 515 : nénuphar.

Dans son catalogue botanique, Caseneuve décrit les autres caractéristiques 
du nénuphar, nécessaires pour justifier l’analogie qu’il propose entre la plante 
et les membranes de l’hymen qui se trouvent, nous dit-il, en un lieu humide du 
corps féminin (in aquosis mulierum locis). De plus, le nom latin du nénuphar 
–  nymphaea, correspond bien au nom français des nymphes (Nymphaea, 
hieroglyph. Nympharum Mul., num. V67) dont l’usage, dans les livres d’anatomie 
de l’époque, prêtait à controverse. Les uns qualifiaient par ce terme

les lèvres estant quelque peu separées, et ouvertes […] les aisles molles et spongieuses, 
qui pendent […] Leur usage est de defendre la matrice et la vessie du froid, et des injures 
externes : elles servent aussi à conduire l’urine, comme entre deux parois, l’ayant receuë 
du fonds de la fente, en telle sorte, que bien souvent elles sort sans moüiller les bords de 
la partie honteuse. Quelques uns les ont appellées nymphes, d’autant qu’elle president aux 
eaux, sçavoir est, au conduit de l’urine, d’où elle decoulle comme d’une fontaine68.

67  H.M.E., p. 77.
68  A. du Laurens, op. cit., p. 223.



Magdalena Koźluk224

Illustration 8. P. A. Mattioli, Les Commentaires de M. P. André Matthiolus, médecin senois sur 
les six livres de Pedancius Dioscoride Anazarbeen de la matière medecinale, Lyon, Guillaume 

Rouillé, 1579, p. 160 : myrte.

Les autres en revanche, par le mot «  nymphes  », comprenaient les caroncules 
hyménales. Caseneuve appartient au second groupe. En rapportant dans son 
commentaire la description de cette partie du corps, suivant ainsi André du 
Laurens, médecin déjà évoqué, Caseneuve précise que :

Au dessous des aisles, paroissent des caruncules, comme petites valves ou portillons, 
lesquelles aux pucelles sont quatre qui s’unissent par le moyen de certaines petites 
membranes. D’icelles l’une est anterieure, située droict au devant, elle couvre le 
conduit de la vessie, l’autre est posterieure et les deux autres sont laterales, situées 
non transversalement, mais de long. Ces quatre caruncules, comme remarque fort bien 
monsieur Pineau, font la fleur virginale ; qui ressemble à un œillet, non encore espanoüy ; 



225L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

mais entr’ouvert seulement, et qui est la closture virginale, et l’hymen ou pucellage tant 
celebré. Or les petites membranes estant déchirées, et les caruncules tant froissées, la fleur 
perit, encore que les mesmes caruncules demeurent, mais separées et retirées, en sorte 
qu’on diroit qu’elles n’auroient jamais esté jointes ensemble69. 

Pour couronner son parcours anatomique du corps féminin, Caseneuve 
termine par le clitoris, incarné par le myrte, et plus précisément par ses baies 
(Myrtus, hieroglyph. Caruncularum myrtoidum, num. VI70 (Illustration 8). 
Comme dans les cas précédents, le médecin fournit nombre de détails sur la fleur 
blanche et odorante de l’arbuste (flores habet albos odoriferos71), comme sur ses 
fruits, semblables aux olives sauvages (baccas uero oblongas fere similes oliuis 
syluestribus72). C’est dans la forme des baies du myrte que Caseneuve construit 
une ressemblance avec le clitoris (ab huius baccae similitudine Myrtum dicitur 
caruncula subsultans in media interfeminei rima73) qui a « en son bout, quelque 
chose, qui ressemble au balanus ou gland et qui est couverte d’une peau fort 
desliée comme d’un prepuce »74.

*

Haec mysteria solis anatomicis nota75, voici donc les secrets que seuls les 
anatomistes connaissent  ; ainsi Caseneuve termine-t-il le cours dans lequel 
il s’était proposé de décrire l’appareil génital de la femme. Dans le contexte 
de nos recherches, cette phrase prend un sens tout particulier. Nous savons le 
profond intérêt que les anatomistes portaient aux organes cachés, profondément 
logés dans le corps. C’est l’invisible donc, l’inaccessible et l’inconnu qui les 
passionnaient et qu’ils cherchèrent à découvrir et à nommer, telles de nouvelles 
terres à conquérir. L’ouvrage de Caseneuve n’offre pas une belle représentation de 
l’uterus, la gravure ne dévoile aucun mystère, elle ne propose qu’une triviale scène 
de chasse déroutante pour le lecteur, habitué qu’il est à  consulter les ouvrages 
anatomiques dans lesquels le ante oculos ponere justifiait leur valeur scientifique. 

69  Ibid., p. 223. Cf. H.M.E., p. 81.
70  H.M.E., p. 77.
71  H.M.E., p. 81.
72  Ibid.
73  Ibid. Voir aussi Iulii Pllucis Onomasticon decem libri constans, Francofurti, 1608, p.  111  : 
“Sicus et Mulierum pudenda uocantur, cuius totum uocantur cunus, et uulua. Rima uero, schisma, 
substulans caruncula, nymphe, myrtum, epideris”.
74  A. du Laurens, op. cit., p.  224. Sur le curriculum du clitoris dans les écrits médicaux, voir 
M. Clément, « De l’anachronisme et du clitoris », Le Français préclassique, 2011, no 13, p. 27-45 et 
S. Chaperon, « Le trône des plaisirs et des voluptés. Anatomie politique du clitoris de l’Antiquité à la 
fin du XIXe siècle », Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique, 2012, no 118, p. 41-60.
75  H.M.E., p. 81.



Magdalena Koźluk226

Nous voudrions rappeler que l’iconographie médicale des XVIe et XVIIe siècles 
reflète un intérêt grandissant pour la matrice et ses mystères, particulièrement 
par la gravure anatomique qui «  témoigne de l’attention nouvelle donnée à  la 
spécificité du corps féminin, devenu un objet privilégié de la curiosité anatomique 
masculine »76. Dès lors, il est manifeste que la gravure de Caseneuve occupe dans 
ce contexte une place singulière, car l’emblème Nascentem damna uenantur de 
Caseneuve a certes recours à l’image mais celle-ci s’éloigne de la fidélité de la 
gravure anatomique d’un Vésale pour privilégier l’énigme et la mémorisation 
au moyen d’une technique des «  lieux » qui les organise en une succession de 
signes. Ces représentations composites d’objets (lièvre, terrier humide, monticule, 
plantes) n’ont en première instance rien de commun avec une leçon anatomique qui 
disserterait ouvertement de l’utérus, des lèvres vaginales, de la pilosité pubienne 
et de l’hymen. Mais, plus l’image se fait insolite, croit Caseneuve, plus elle se 
prête à peupler les loci de la mémoire du jeune médecin, à nourrir son imagination 
et à l’éveiller. Le jeu entre le visible (la gravure) et l’invisible (l’imagination et le 
rôle des mots qui la suscitent) forme un exercice anatomique tout à fait novateur, 
mais au service d’une tradition galénique, il est vrai, en voie d’obsolescence. Il 
reste que, dans l’espace restreint d’un unique emblème, notre médecin est parvenu 
à créer un univers imaginaire étrange qui, au travers d’associations individuelles, 
facilite la mémorisation de l’architecture de l’appareil génital féminin. Dans le 
temps tout personnel de l’apprentissage, le lecteur s’aventurera dans une singulière 
odyssée mnémonique, une « pédagogie par l’image »77 faite d’une juxtaposition 
de connaissances digne d’un véritable studiolo composé par un érudit médecin.

Bibliographie

Sources primaires

[Anonyme], Le Benefice commun de tout le monde, où sont contenues plusieurs Souverainetez pour 
la conservation de santé. Ensemble le naturel de plusieurs sortes de pilules, huilles, et bausme, 
avec la proprieté des Herbes, et Plantes communes, Lyon, Benoist Rigaud, 1561

[Anonyme], Regime de vivre très utile et necessaire, contenant la propriété des herbes, fruicts, 
animaulx, et toutes autres choses naturelles, pour la conservation de la santé humaine, Paris, 
pour Vincent Norment et Jehanne Bruneau, 1566

Cartari, Vincenzo, Le Imagini de gli Dei de gli Antichi, Venetia, Euangelista Deuchino e Gio. Bat-
tista Pulciai, 1609

Casaubon, Isaac, Misoponeri Satyricon. Cum notis aliquot ad obcuriosa prosae loca, et Graecorum 
interpretatione, Lugduni Batauorum, apud Sebastianum Wolzium, 1617

76  D. Brancher, « Jeux de la médiation dans les Erreurs Populaires de Laurent Joubert », in Vulgariser 
la médecine. Du style médical en France et en Italie, dir. A. Carlino, M. Jeanneret, Genève, Droz, 
2009, p. 215.
77  J. Roger, op. cit., p. 116.



227L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

Caseneuve, Louis, Hieroglyphicorum et medicorum emblematum dodekakrounos, Lugduni, sumpti-
bus Pauli Frellon, in Iohanus Pierius Valerianus, Hieroglyphica, Lugduni, apud Paulum Frel-
lon, 1626

Colonna, Francesco, Hypnerotomachia Poliphili, Venetiis, Aldus Manuntius, 1499
Dalechamps, Jacques, L’Histoire générale des plantes, Lyon, Guillaumé Rouillé, 1615, t. II
Du Chesne, Joseph, Le Pourtraict de la santé, Paris, Claude Morel, 1606
Du Laurens, André, Toutes les œuvres, tr. par Théophile Gelée, Paris, pour Raphaël du Petit Val, 

1621
Galien, De alimentorum facultatibus, III, II in Claudii Galeni Opera omnia. Editionem curauit 

C[arl] G[ottlob] Kühn, Leipzig, in officina Car. Cnoblochii, 1823, vol. 6
Galien, Claude, De l’usage des parties du corps humain, Paris, René Ruelle, 1608
Hippocrate, Du régime, texte établi et traduit par Robert Joly, Paris, Les Belles Lettres, 1967
Horus Apollo, Hieroglyphica, Venetiis, Aldus Manuntius, 1505
Iulii Pllucis Onomasticon decem libri constans, Francofurti, 1608
La Framboisière, Nicolas, Abraham (de), Le Gouvernement necessaire à chacun pour vivre longue-

ment en santé, Paris, Charles Chastellain, 1608
Martial, Épigrammes, t. II, 2e parie (livres XIII-XIV), texte établi et traduit par Henri J. Izaac, Paris, 

Les Belles Lettres, 1973
Mattioli, Pierandrea, Les Commentaires de M P. André Matthiolus, Lyon, Guillaume Rouillé, 1579
Ovide, L’Art d’aimer, texte établi et traduit par Henri Bornecque, Paris, Les Belles Lettres, 1960
Paré, Ambroise, Livre de la génération de l’homme, in Les Œuvres, Paris, Gabriel Buon, 1599
Renou, Jean (de), Les Œuvres pharmaceutiques, Lyon, Antoine Chard, 1626
Spigelius, Adrianus, De Formato foetu, Patauii, apud Io Bap. De Martinis et Liuium Pasquatus, 1626
Valérian, Jean-Pierre, Les Hiéroglyphiques, Lyon, Paul Frellon, 1615

Sources secondaires

Adams, Alison, Rawels, Stephen,  Saunder, Alison, A  Bibliography of French Emblem Books, 
Genève, Droz, 2002, vol. 2

Berriot-Salvadore, Évelyne, « La question du “séminisme” à la Renaissance », Histoire des sciences 
médicales. Organe officiel de la Société Française d’Histoire de la Médecine,  2017, t. LI, 
no 2, p. 265-272

Brancher, Dominique, « Jeux de la médiation dans les Erreurs Populaires de Laurent Joubert », in 
Vulgariser la médecine. Du style médical en France et en Italie, dir. Andrea Carlino, Michel 
Jeanneret, Genève, Droz, 2009, p. 213-242

Brancher, Dominique, Quand l’esprit vient aux plantes. Botanique sensible et subversion libertine 
(XVIe-XVIIe siècles), Genève, Droz, 2015

Carol, Anne, « Esquisse d’une topographie des organes génitaux féminins : grandeur et décadence 
des trompes (XVIIe-XIXe siècles) », Clio. Histoire, Femmes et sociétés, 2003, no 17, p. 203-
230, https://doi.org/10.4000/clio.590

Chaperon, Sylvie, « Le trône des plaisirs et des voluptés. Anatomie politique du clitoris de l’Antiqui-
té à la fin du XIXe siècle », Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique, 2012, no 118, p. 41-60, 
https://doi.org/10.4000/chrhc.2483

Chatelain, Jean‑Marc, Livres d’emblèmes et de devises. Une anthologie (1531-1735), Paris, Klinck-
sieck, 1989

Clément, Michèle, «  De l’anachronisme et du clitoris  », Le Français préclassique, 2011, no 13, 
p. 27-45

Dassen, Véronique, « Métamorphoses de l’utérus, d’Hippocrate à Ambroise Paré », Gesnerus, 2002, 
no 59, p. 167-187, https://doi.org/10.1163/22977953-0590304003

https://doi.org/10.4000/clio.590
https://doi.org/10.4000/chrhc.2483
https://doi.org/10.1163/22977953-0590304003


Magdalena Koźluk228

Gallier, Anatole (de), « L’imprimerie à Tournon », Bulletin de la Société Départementale d’Archéo-
logie et de Statistique de la Drôme, t. XII, Valence, 1878, p. 51-55 

Koźluk, Magdalena, « Folie et mélancolie. Un débat dans l’histoire », in The Concept of Madness 
from Homer to Byzantium. Manifestations and Aspects of Mental Illness and Disorder, ed. 
Hélène Perdicoyianni-Paleologou, Amsterdam, Adolf M. Hakkert Editore, 2016, p. 245-276

Koźluk, Magdalena, « L’efficacité de la forme brève dans l’emblème médical au XVIIe siècle », 
in Stratégies et pouvoirs de la forme brève, dir. Élisabeth Gavoille, Philippe Chardin, Paris, 
Éditions Kimé, 2017, p. 155-168

Koźluk, Magdalena, « Πομφόλυξ ὁ ἄνθρωπος  (L’homme est une bulle) – les passions de l’âme 
selon Louis de Caseneuve », in Corps et âme sous l’empire des passions dans la littérature 
française des origines à nos jours, dir. Magdalena Koźluk, Łukasz Szkopiński, Harrassowitz 
Verlag-Wiesbaden, Interkulturelle Rhizome 2, band 2, 2024, p. 89-101

Koźluk, Magdalena, « Les phantasmata du mélancolique d’après Louis de Caseneuve (1626) », 
Studia Litteraria Uniuersitatis Iagellonicae Cracouiensis, 2022, no 17/2, p. 107-123, https://
doi.org/10.4467/20843933ST.22.011.15599

Koźluk, Magdalena, « Représenter la flaua bilis : le portrait du colérique dans l’Iconologia de Cesare 
Ripa », Studia Ceranea, 2022, no 12, p. 633-650, https://doi.org/10.18778/2084-140X.12.18

Koźluk, Magdalena, “Representing the atra bilis: the ‘said’ and ‘unsaid’ of the melancholic in Cesare 
Ripa’s Iconologia”, Studia Ceranea, 2024, no 14, https://doi.org/10.18778/2084-140X.13.01

Koźluk, Magdalena, “Representing the phlegm: the portrait of the phlegmatic in Cesare Ripa’s 
Iconology“, Studia Ceranea, 2023, no 13, https://doi.org/10.18778/2084-140X.14.05

Koźluk, Magdalena, « Une imaginotheca curieuse : les emblemata medica de Louis de Caseneuve » 
(A strange imaginotheca by Louis de Caseneuve), Histoire des sciences médicales. Organe 
officiel de la Société Française d’Histoire de la Médecine, 2016, t. L, no 3, p. 277-288

Koźluk, Magdalena, Pietrzak, Witold Konstanty, « Au carrefour de la médecine et de la littérature : 
Thomas Sonnet de Courval et Louis de Caseneuve », Acta Universitatis Lodziensis. Folia Lit-
teraria Romanica, no 9, Pluralité des cultures, Chances et menaces, études réunies par Witold 
Konstanty Pietrzak, Justyna Giernatowska, Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 
2014, p. 31-44, https://doi.org/10.18778/1505-9065.9.04

Paultre, Roger, Les Images du livre. Emblèmes et devises, Paris, Hermann, 1991
Poza, Sagrario, López, Libros de emblemas y obras afines en la biblioteca universitaria de Santiago 

de Compostela, Universidade de Santiago de Compostela, 2008, p. 21-22
Roger, Jacques, « Emblématique et médecine », Histoire des sciences médicales. Organe officiel de 

la Société Française d’Histoire de la Médecine, 1969, no 3-4, p. 115-131
Rossi, Paulo, Clauis Uniuersalis, Arts de la mémoire, logique combinatoire et langue universelle 

de Lulle à Leibniz, traduit de l’italien par Patrick Vighetti, Grenoble, Éditions Jérôme Millon, 
1993

Saunders, Alison, The Sixteenth-Century French Emblem Book. A Decorative and Useful Genre, 
Genève, Droz, 1988

Spica, Anne-Élisabeth, Symbolique humaniste et emblématique. L’évolution et les genres (1580-
1700), Paris, Honoré Champion, 1996

Tervarent, Guy (de), Attributs et symboles dans l’art profane, Genève, Droz, 1997
Vuilleumier Laurens, Florence, La Raison des figures symboliques à la Renaissance et à l’Âge clas-

sique. Études sur les fondements philosophiques, théologiques et rhétoriques de l’image, Ge-
nève, Droz, 2000

Yates, Frances A., L’Art de la mémoire, traduit de l’anglais par Daniel Arasse, Paris, Éditions Gal-
limard, 1975

https://doi.org/10.4467/20843933ST.22.011.15599
https://doi.org/10.4467/20843933ST.22.011.15599
https://doi.org/10.18778/2084-140X.12.18
https://doi.org/10.18778/2084-140X.13.01
https://doi.org/10.18778/2084-140X.14.05
https://doi.org/10.18778/1505-9065.9.04


229L’appareil génital féminin dans les emblemata medica de Louis de Caseneuve (1626)

Formée à la fois aux lettres classiques et aux littératures françaises et italiennes, Magdalena Koźluk, 
professeure des universités à l’Université de Łódź (Pologne), s’intéresse aux usages de la rhétorique 
classique et à  certains types de discours – notamment le discours médical – à  la Renaissance, 
ainsi qu’à  l’humanisme comme mode de transmission et de représentation de l’Antiquité. Dans 
ses travaux, elle aborde la problématique du discours médical sous l’angle de l’histoire de la 
rhétorique, de la pensée et de l’écriture médicales comme sous celui de l’art emblématique. 
Orientation complémentaire de sa recherche, elle travaille également sur la bibliographie matérielle 
et historique appliquée aux ouvrages médicaux du XVIe et du début du XVIIe siècle. Outre une 
soixantaine d’articles, elle a publié L’Esculape et son art à la Renaissance. Le discours préfaciel 
dans les ouvrages français de médecine (1528-1628), (Classiques Garnier, 2012) et L’Art de 
vivre longuement sous le nom de Médée de Pierre Jacquelot (Classiques Garnier, 2021), ouvrage 
sélectionné en 2022 pour la finale de la VIIIe édition du Prix du Premier Recteur de l’Université 
de Łódź, le prof. Tadeusz Kotarbiński, en raison de son exceptionnelle qualité scientifique dans le 
domaine des sciences humaines.

 


	_GoBack
	_GoBack

