ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026 C O PE
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.09

Member since 2019
JM14486

Tatiana Clavier

La Rochelle Université
https://orcid.org/0009-0009-1896-1647
tatiana.clavier@univ-Ir.fr

Les mots du sexe au ceeur de la Querelle des femmes
a la Renaissance

RESUME

En pleine Querelle des femmes, de nombreux discours intéressant la construction du genre sortent
des premicéres presses d’imprimerie, dans des textes médiévaux tels Les Lamentations de Mathéolus,
Les Evangiles des Quenouilles ou Le Champion des dames de Martin Le Franc, puis des ceuvres
rédigées au XVI° siecle comme Les Controverses des sexes Masculin et Femenin de Drusac, Le
Palais des nobles dames de Jehan Du Pré, Le Fort inexpugnable de I’honneur du Sexe Femenin
de Francois de Billon ou La Guerre des Masles contre les femelles de Jean Dagonneau. L’étude
s’attache aux mots et images maniées par ces auteurs misogynes et proféminins pour désigner le
sexe des femmes, souvent confondu avec les femmes elles-mémes. Entre ’interdit et le plaisir de
I’innommable, ils le représentent comme un trésor caché, une cloture menacée d’ouverture,
de blessure ou d’échappées, quand ils ne qualifient pas ce sexe/bouche de gouffre insondable et de
picge diabolique.

MOTS-CLES - querelle des femmes, Renaissance, textes imprimés, noms du sexe féminin,

symbolique

Sex Words at the Heart of the Querelle des femmes in the Renaissance

SUMMARY

Amidst the Querelle des femmes, a series of discourses pertinent to the establishment of gender
emerged from the first printing presses, as evidenced by medieval texts such as Les Lamentations de
Mathéolus, Les Evangiles des Quenouilles, or Le Champion des dames by Martin Le Franc, and in
later 16™-century works such as Drusac’s Les Controverses des sexes Masculin et Femenin, Jehan

© by the Author, licensee University of Lodz — Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an
@creative open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution
COMMONS license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)
Received: 03.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025.

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: None. Ethical
considerations: The Author assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the
publication.

[155]


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0009-0009-1896-1647
https://orcid.org/0009-0009-1896-1647
mailto:tatiana.clavier@univ-lr.fr
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.09

156 Tatiana Clavier

Du Pré’s Le Palais des nobles dames, Frangois de Billon’s Le Fort inexpugnable de I’honneur du
Sexe Femenin and Jean Dagonneau’s La Guerre des Masles contre les femelles. The present study
focuses on the words and images used by these misogynist and profeminist authors to refer to the
sex of women, which was often confused with the women themselves. In the space between the
forbidden and the pleasure of the unspeakable, they depict it as a hidden treasure, a fence threatened
by opening, injury or escape, when they do not depict this sex/mouth as an unfathomable abyss and
a diabolical trap.

KEYWORDS — querelle des femmes, Renaissance, printed texts, names of female sex, symbolism

L’apparition de I’imprimerie a la fin du XV si¢cle correspond a une période
clé¢ de la Querelle des femmes et permet la publication de nombreux discours
intéressant la construction du genre'. Interroger les représentations du sexe féminin
dans quelques-uns des textes misogynes et proféminins ainsi diffusés permet
d’examiner la construction de 1’ordre du genre a I’aube des Temps modernes sous
I’angle de la symbolique du corps qui en est I’expression et I’instrument®. Le
maniement des mots et des images a I’appui de démonstrations et injonctions
contradictoires éclaire en effet les jugements, imaginaires et fantasmes autour du
sexe des femmes et les maniéres dont il en est arrivé a les définir tout entiéres, du
tota mulier in utero d’Hippocrate a 1’expression absolue « le Sexe », apparue vers
1560 et courante au XVII° siécle pour désigner I’ensemble des femmes?.

Nous nous intéresserons ici a sept textes produits ou diffusés en francais entre
la fin du XV¢ siécle et celle du suivant. D’abord, Les Lamentations de Mathéolus
rédigées en latin par Mathieu de Boulogne (vers 1295-1301) et traduites en
francais par Jean Le Févre de Ressons vers 1371, parangon du discours misogyne
et misogame dont on reléve neuf éditions frangaises®. Ensuite, 1’allégorique
Champion des dames (1440-1441), imprimé en 1485 et 1530, ou Martin Le
Franc met en scéne Franc Vouloir face aux avocats de Malebouche dans une
joute oratoire ou s’affrontent les arguments pro et contra de la Querelle. Seront
aussi interrogées les croyances des fileuses mises en sceéne vers 1470 dans Les
Evangiles des quenouilles « faittes a I’onneur et exaucement des dames », d’aprés
les sous-titres de la plupart des onze imprimés qui diffusérent entre 1480 et 1530

! Revisiter la « querelle des femmes ». Discours sur 1’égalité/inégalité des sexes. Vol. 3, de 1400
a 1600, éd. A. Dubois-Nayt, N. Dufournaud, A. Paupert, Saint-Etienne, Publications de I’Université
de Saint-Etienne, 2013.

% « Lesreprésentations du corps constituent un ensemble d’idées, d’images, de symboles, d’émotions
et de jugements de valeur qui dans toute culture servent non seulement a le penser mais a le con-
tréler », M. Godelier, M. Panoff, « Introduction », in Le Corps humain. Congu. Supplicié, posséde,
cannibalisé, éd. M. Godelier, M. Panoff, Paris, Editions du CNRS, 2009, p- 26. Voir aussi F. Héritier,
Masculin/féminin. La Pensée de la différence, Paris, Odile Jacob, 1996 et 2002.

3 E. Viennot, La France, les femmes et le pouvoir, vol. 2, Paris, Perrin, 2008, p. 84.

4 Parues entre 1497-1498 et (vers) 1550, elles s’ajoutent aux 5 éditions de son abrégé, La Malice des
femmes, dans les quarante premiéres années du XVI° siécle.



Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 157

cette production facétieuse et satirique, relevant aussi de la tradition des « secrets
de femmes » et des colloques féminins®. Nous questionnerons enfin les textes
suivants, rédigés au XVI¢siécle : Les Controverses des sexes Masculin et Femenin,
somme misogyne imprimée huit fois entre 1534 et 1541, ou le virulent Gratien Du
Pont, sieur de Drusac, méle allégorie, poésie et argumentation juridico-morale ; Le
Palais des nobles dames et Le Fort inexpugnable de [’honneur du Sexe Femenin
que les auteurs proféminins Jehan Du Pré et Frangois de Billon firent paraitre en
1534 et 1555, et la Guerre des Masles contre les femelles, dialogues fictifs publiés
sous le nom de Nicolas de Choli¢res en 1588°.

Les « secrets » des femmes : de I’interdit au plaisir de I’'innommable

Les parties internes comme externes du sexe féminin sont « secrétes » dans
les écrits des auteurs proféminins, comme Jehan Du Pré qui mentionne ainsi
deux anecdotes contées par Plutarque’ : 1’épouse de Panthée se couvrit avant
d’affronter la mort comme elle avait couvert les mourantes pour que ne soient pas
montrés « leurs secretz membres » (198) ; et les « Dames de Milete » cessérent
de se suicider par peur qu’on voit « sans nulle couverture , / Parmy les rues, leur
secrete nature » (201). C’est aussi le cas lorsqu’il rappelle I’opération célébre
d’une femme d’Agrigente par Empédocle (confondu avec Héraclide), qui « par
son engin subtil, / Faisoit revivre avec son outil / Une matrosne » morte depuis
sept jours® et « luy fist ceste grace / En luy ouvrant sa partie secrete » (310). De

5 Voir T. Clavier, « Les devisantes des Evangiles des quenouilles. “Sorciéres-maquerelles” burlesques
ou résistantes a 1’ordre du genre mis en place a la Renaissance ? », in La Représentation de la sor-
ciére et de la magicienne. Du XV siécle d nos jours en Europe occidentale, éd. E. Hamon-Lehours,
Paris, Classiques Garnier, 2021, p. 27-46, https://doi.org/10.48611/isbn.978-2-406-12286-9.p.0027
¢ Les textes seront cités d’apres les éditions suivantes (les chiffres entre parenthéses suivant les citations
indiqueront les numéros de page ou folio) : J. Le Févre de Ressons, Les Lamentations de Mathéolus, éd.
T. Pacchiarotti, Alessandria, dell’Orso, 2010 ; M. Le Franc, Le Champion des dames, éd. R. Deschaux,
Paris, Champion, 1999 ; [Anonyme], Les Evangiles des quenouilles, éd. Madeleine Jeay, Montréal, Pres-
ses de I’Université de Montréal, Paris, J. Vrin, 1985 ; G. du Pont, sieur de Drusac, Les Controverses des
sexes Masculin et Femenin, éd. C. Marcy, Paris, Classiques Garnier, 2017 ; J. Du Pré, Le Palais des
nobles dames, éd. B. Dunn-Lardeau, Paris, Champion, 2007 ; F. de Billon, Le Fort inexpugnable de
I’honneur du Sexe Femenin, éd. M. Screech, Johnson Reprint Corporation, Mouton éditeur, Yorkshi-
re-N.Y.-Paris-The Hague, 1970 ; J. Dagonneau, seigneur de Cholieres (alias Nicolas de Choliéres), La
Guerre des Masles contre les femelles, représentant en trois dialogues les prérogatives et dignitez tant de
['un que de ['autre sexe avec les meslanges poétiques du Sieur de Cholieres, Paris, Pierre Chevillot, 1588.
7 Plutarque, Vies des hommes illustres, trad. A. Pierron, Paris, Charpentier, 1853, t. 4, « Agis et
Cléomene », p. 170-171 et Conduites méritoires des femmes, trad. J. Boulogne in Plutarque, (Euvres
morales, t. 4, Paris, Les Belles Lettres, 2002, chap. 11, p. 55.

8 Héraclide rapporta cette guérison longtemps qualifiée de miraculeuse avant que Pline et Galien y voient
un cas de catalepsie provoqué par une rétroversion de la matrice. Voir A. Vergnioux, « La “panhumanité”
d’Empédocle », Le Télémaque, 2011, n° 19 (1), p. 29-36, https://doi.org/10.3917/tele.019.0029


https://doi.org/10.48611/isbn.978-2-406-12286-9.p.0027
https://doi.org/10.3917/tele.019.0029

158 Tatiana Clavier

méme, a propos des Persannes stigmatisant la lacheté des Persans face a I’ennemi
en exhibant leur sexe et leur ventre’, il raconte qu’elles vinrent au devant d’eux
« En leurs monstrant les parties secretes » et en leur disant : « Entrez icy, dont vous
estes yssus / En nostre ventre, car pas n’en estes digne » (127).

En revanche, Du Pré ne nomme pas le sexe que montre Eugénie, travestie en
moine, pour prouver qu’on I’accuse de viol a tort. « Mon propre sexe en faict la
vraye excuse » dit-elle (c’est-a-dire le fait qu’elle soit femme), mais le geste de
monstration lui-méme est euphémisé par un démonstratif neutre : « ce congneu et
mys en apparence » (190). Billon, qui la nomme « Euphronie », écrit qu’elle prit
I’habit de religieux « pour plus vertueusement cacher son Tresor d’honnesteté »
(65 v°), comme Suzanne préférait, dit-il, exposer sa vie aux jugements « que son
tresor d’honnesteté entre les bras de Vieillars luxurieux » (64 v°).

Le terme « nature » également désigne pour Du Pré autant le sexe des
Milésiennes que le ventre de Sara s’occupant de I’enfant de son mari comme
si « de [s]a nature / Il fust esté engendré et sorty » (207) ; mais Drusac semble
en user pour nommer le sexe de Pasiphaé, qui « myst sa nature » dans une
vache de bois « droict du pertuys » (face au trou) pour étre « congneue : par le
Thoreau » (712). De méme, le « vase » ou « vaisseau », qui désignait la matrice
chez Paracelse et Agrippa de Nettesheim'®, a une signification encore ambigue
dans Les Lamentations de Mathéolus. 11 pourrait désigner le ventre de celle qui
s’avance vers son mari et « courbant les reins et 1’eschine, / Le vaisseau charnel
luy apreste » (185, v. 1128-1129), mais les femmes ivres qui « le vaissel honteus
descuevrent » (221, v. 2727) montrent manifestement leur vulve.

Frangois de Billon offre une autre forme de confusion dans la libre adaptation
du traité d’Agrippa qui termine son Fort'!. Dans sa description des différentes
parties du corps féminin, contrairement a sa source qui éludait celle du sexe, il
s’y attarde en une digression qui passe de I’indicible au plaisir de 1’évocation.
Celle du « ventre » lui fait perdre le fil de sa pensée : « La blancheur, la Douceur,

% Plutarque, Conduites méritoires des femmes, op. cit., chap. 5, p. 47. Ce geste, nommé anasyrmos,
se trouve dans plusieurs récits antiques ou il permet aux femmes, en désignant leur sexe et leur
utérus, d’appeler les hommes a assumer leur role sexué (protéger la communauté) comme elles
assument le leur (I’engendrer). Voir H. King (que je remercie pour ce partage), « Agnodike and the
profession of medicine », Proceedings of the Cambridge Philological Society (New Series), 1986,
n° 32, p. 53-77.

10 Paracelse parlait du « vase qui congoit et protége I’enfant [...] communément désigné sous le nom
de matrice, bien que la femme soit celle-ci tout entiére », Euvres complétes, trad. E. Grillot de Gi-
vry, Paris, Chacornac, 1913, t. 2, p. 201 et Henri-Corneille Agrippa de Nettesheim du « petit vaisse-
au [...] qui se nomme la matrice », Declamatio de nobilitate et preaecellentia foeminei sexus (1509),
traduit par L. Vivant, De [’excellence de la femme, Paris, Jean Poupy, 1578, f*> 28 v°.

" Sur la « Contremyne de ce fort, faite sur le parler expert de la plume, pour la préexcellence de
I’Honneur de son Genre », voir R.-C. Breitenstein, « Traduction, transferts culturels et construction
des publics dans deux éloges collectifs de femmes de la premiére moitié du XVI* siécle », Etudes
frangaises, 2011, vol. 47, n° 3, p. 91-107, https://doi.org/10.7202/1006448ar


http://doi.org/10.7202/1006448ar

Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 159

& soulas délicieux duquel, je n’ose & ne puis exprimer, Craignant moy mesme
pasmer de plaisir » confie-t-il. Est-ce encore du ventre ou du sexe qu’il s’agit
lorsqu’il livre en partie une recette pour faciliter les conquétes, qui consiste
a porter sur soi en talisman une partie de la « delicate peau de si doillete partie,
jointe a quelque autre chose » ? Celle-ci expliquerait a son avis que les « Peaux
de Connyns de France » fassent fureur chez les Allemands. Billon exprimant alors
sa peur de « rompre [s]on ordre en pensant a chose si mignonne que la susdite »
(139), il semble bien désigner la peau du sexe féminin plus que celle du connin
au sens de « lapin », méme si son emportement le rend confus. Cette croyance
évoque celle qu’on trouve dans Les Evangiles des quenouilles a propos de la coiffe
céphalique : Cette « petite peau qu’il apporte du ventre de sa mere » empécherait
I’homme qui la porte sur lui d’« estre bleschiez ne navrez en son corps » (soirée 6,
chap. 12, 114).

Billon est un des rares défenseurs des femmes qui ne passe pas sous silence
« les mignonnes parties de leur Corps » (145 v°). A propos d’une loi romaine du
Ve siecle avant J.-C. qui défendait aux femmes de se raser le visage, il se demande
par le détour de la métaphore si elle concernait aussi leur sexe : « De passer
la fau[x] sus le petit Pré, je n’en ay rien ecrit, Mais il est vraysemblable, qu’en
leur faisant par Loy publique deffense du Razoer, ilz leur feissent aussi par Loy
domestique & privee, deffense de toutes Forcettes [petits ciseaux] » (147). Ces
lois « sauvages » lui font penser « qu’il y a quelque chose de bon au hault de la
Teste femenine, puis qu’ilz avoient telle crainte du bas », et il souligne a contrario
une curiosité jouissive des anatomistes de son si€cle pour le sexe féminin en méme
temps que, semble-t-il, le succes de leurs ouvrages imprimés :

Aussi esse, avray dire, une partie qui en toute belle Dame se fait exellemment admyrer de
ceux qui vont epluchant, par louable desir de savoir, les secretes Operations de DIEU sur
la Nature, de luy si richement complete en 1’ouvrage du Corps femenin : & dont, si bien
y etoit pensé, dependent tant de secretz, qu’il ne sera jamais licite a Imprimeurs de s’en
ozer vanter (147).

Billon use donc d’images et de périphrases évocatoires pour dire I’innommable,
comme lorsqu’il rappelle qu’Olympia cacha son sexe avant de mourir « pour ne
monstrer ce dont, quelques fois, les Hommes ne sont dignes » (78). Sous la plume
du traducteur de Mathéolus, ce « comment a nom » se dit en latin a propos des
religieuses cherchant a « faire charnelment congnoistre / Leur quoniam et leur
quippe » (197,v. 1749). Ces termes indiquant le lien de cause a effet et I’affirmation
absolue'?, leur substantivation semblerait ici désigner le sexe féminin comme lieu
absolu et assurément a 1’origine de tous les maux. L’absence de signifiant propre
a le désigner souligne en tout état de cause son caractére innommable.

12 La conjonction quoniam (ou on peut lire le mot « con ») signifiant « puisque », et I’adverbe (et
conjonction) quippe traduisant « car, assurément » (Gaffiot).



160 Tatiana Clavier

Une autre stratégie consiste a signifier le sexe par ce qui le recouvre ou induit
sa proximité. Dans Le Champion des dames, Villain Penser indique le lieu ou
la fidélité¢ des femmes se perd : « Le long du jartier de ses chausses / La foy
que t’a promis ne dure » (liv. 2, 98, v. 6571-6572) ; et ’homme qui poursuit la
romaine Pauline de ses avances « Avisa maniére comment / Taster lui porroit
le jartier » (liv. 2, 168, v. 8359-8360). L’épitre liminaire de Vignalz au texte de
Drusac évoque quant a elle la jarretiére des femmes pour dénoncer la dépendance
sexuelle des maris « qui suyvent leurs totalz vouloirs et plaisirs liez et atachez
a leurs geartieres » (342). D’autres expressions sont moins euphémisantes. Le
Franc rappelle ainsi que I’épouse de Putiphar fit mettre Joseph en prison parce qu’il
« ne lui voulait son plisson / Fourrer » (livre 2, 103, v. 6707-6708). Le pelisson
désigne en méme temps le vétement de dessous et les poils du pubis, sinon le sexe
lui-méme selon le DMF qui éclaire aussi le double sens du verbe « fourrer ». Une
image aussi évocatoire clot la soirée du lundi des Evangiles des quenouilles. Au
reméde contre les mammites, recommandant aux maris de faire trois cercles avec
leur « instrument naturel » autour de la poitrine de leur épouse, la glose facétieuse
ajoute « qu’on doit entendre ces trois cercles estre fais au debout du ventre, un pou
soubz la chainture » (chap. 26, 88). Si d’apres le DMF le terme « debout » signifie
I’extrémité ou le pénis, c’est bien le sexe féminin qu’il permet de désigner ici.

Parmi les métaphores les plus fréquentes, celle du sexe/fleur est célébre depuis Le
Roman de la Rose a la fin du XIII° siécle et la Querelle qu’il a suscitée au XV¢ siecle,
déclenchée par la critique de Christine de Pizan a I’encontre de la misogynie du texte
et de la fagon dont Jean de Meun y « nomme les secréz membres plainement par
nom »". Une quarantaine d’années plus tard, Martin Le Franc dénonce a nouveau
le « vilain langage » de ce « ribault commun, / Qui voulu[t] la rose pillier » (liv. 3,
55, v. 12245-12246), et qui montra qu’il avait vidé de ses grains « le bouton et le
rosier tendre » si profondément qu’il lui avait fait « les feulles estendre » (v. 12253-
12256). Or Nature a caché avec vergogne « Aucuns de nos membres » pour montrer
qu’il fallait en parler secrétement et pas « a I’ouvert » (v. 12365-12368), et pour
Le Franc la métaphore de la rose révele plus qu’elle ne dissimule'®. Les nombreux
synonymes, images et périphrases sont souvent plus évocateurs que les mots propres
en effet'’, et les auteurs misogynes ne se privent pas de leurs effets.

3 Voir V. Greene, « Le Débat sur le Roman de la Rose comme document d’histoire littéraire et
morale », Cahiers de recherches médiévales (XII*-XV* s.), 2007, n° 14 spécial, p. 297-311, https://
doi.org/10.4000/crm.2586

14 «Or vous direz : “Meun couvry / Le fait de rosier et de roses”. / Je vous respons que tant ouvry /
Le texte / qu’il n’y fault ja gloses. / Ly en la fin : sans que le gloses, / Te sera proprement advis / Que
devant toy face les choses / Dont il fait son paillart devis » (liv. 3, 62, v. 12425-12432).

15 Cette question a été a nouveau soulevée a la fin du X VI siecle, par les détracteurs des éditions
des Euvres compleétes d’ Ambroise Paré en 1575 et des Erreurs populaires de Laurent Joubert en
1578. Voir E. Berriot-Salvadore, « L’“irréverence” des ouvrages médicaux en langue vulgaire », in
La Catégorie de “I’honneste” dans la culture du XVI¢ siecle, Actes du Colloque international de


http://doi.org/10.4000/crm.2586

Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 161

A la fin du XIII* siécle, Mathéolus dénongait les « macquerelles » qui
apprenaient aux femmes comment « livrer roses et florettes » (203, v. 1848).
S’attardant sur la « beauté de dessoubz la robe » de sa jeune épouse, il comparait
joliment la couleur de son sexe a celles des fleurs : « La mote et les choses secretes,
/ Que scevent personnes discretes / Convenables a leurs delis / Les roses et les
fleurs de lis / Estrivoient [rivalisaient] pour sa couleur » (143, v. 617-621). Mais
de Pernette vieillie, il écrivait : « En elle est la rose amortie [flétrie], / Quar elle
poingt plus qu’une ortie » (145, v. 708-709), qualifiant son sexe de rose fanée
et piquante. La riche métaphore florale se file pour dire le dépucelage en termes
de défloration dans plusieurs textes, comme dans Le Champion des dames, ou
Franc Vouloir dénonce la fraude dont Jupiter usa a I’encontre d’Europe pour « sa
chasteté desflourer » (161, v. 8191). Le misogyne du texte de Cholic¢res observe
plusieurs « enfleures » (grossesses) chez celles « qui sont a peine ébourgeonnées »
(57) et qui craignent d’étre « engrainées » mais mettent en péril leur pucellage
« dés que les bourgeons commancent a espapilloter » (58). Sexe fleur ou sexe
fruit, dans Le Palais des nobles dames, Coronis raconte au narrateur « comment
[elle] ne put garder / Son pucellage » car Apollon « a toute force » en « savorast
le noyau et I’escorce » (267).

La métaphore dit encore plus qu’elle ne tait lorsque I’auteur des Lamentations
compare le sexe de ses conquétes a des jardins sillonnés lorsqu’il était jeune :
« Es courtils puissament fouoye [creusais] /Deux fois ou trois sans demourer »
(liv. 1, 157, v. 1308-1309). A propos des soins apportés a Galathée aprés qu’un
valet « Luy osta son pucellage » (liv. 2, 205, v. 1938), il explique également
qu’« Apres ly fist on faire estuve, / Et baignier dedans une cuve, /Pour les peaulx
rouptes reparer / Et pour la roye mieulx arer » (liv. 2, 205, v. 1941-1944). Déchir€,
sinon forcé ou fracturé, d’aprés les différents sens que le DMF donne au verbe
« rompre » — employé aussi pour une porte ou une serrure —, le sexe est donc ici
réparé pour que la « raie », dont I’origine est le sillon de terre, puisse étre « arée »
c’est-a-dire « labourée » a nouveau.

Une cl6ture menacée d’ouverture, de blessure ou d’échappées

Plusieurs parlent du sexe féminin comme d’un « clos ». Ainsi le champion
des dames de Le Franc dément « Que chascune d’ceuvre ou de voeul / Le clos de
chasteté corront [corrompt] » (liv. 2, 118, 7070-7072), expression proche de la
« ceinture ou zone ou cloitre de virginité » désignant I’hymen au XVI¢ siécle',
mais qui renvoie au sexe externe sous la plume de Choli¢res. Selon lui, les

Sommiéres II, Collectif R.H.R., Saint-Etienne, Publications de I’Université de Saint-Etienne, 1985,
p. 65-77.

16 L. Joubert, Erreurs populaires au fait de la medecine et régime de santé, Bordeaux, Simon Mil-
langes, 1578, livre 5, chapitre 4, p. 472.



162 Tatiana Clavier

femmes qui n’étaient plus vierges devaient montrer « les parties secrettes de leur
clos bruneau [brun] » (28) devant la « colonne virginale » de Constantinople.
Pour Mathéolus en revanche, « il n’est si jolie chose, / Quant leur burlecte est
bien desclose [ouverte] / Et elles sont bien a droit pointes [saillie] / Et dessoubs
large robe jointes » (199, v. 1771-1774). La « burlecte » ou « bullette » est une
petite boule contenant quelque souvenir d’apres le DMF, mais la carnea bulle de
I’original latin, « bulle de chair, petite boule, bille ou bouton » selon le Gaffiot,
pourrait aussi laisser supposer qu’il s’agit 1a de la partie externe du clitoris.

Ce lieu clos ou défendu, sexe ou ventre confondus, est aussi architectural
dans les Lamentations ou le Christ déclare : « Je descendi comme amoureus / Ou
saint cloistre a la noble Vierge, / Qui de moy garder fu concierge » (287, v. 1552-
1553). L’analogie avec le son de la voix passant les portes explique sa conception
virginale : Dieu « envoya, par grant mistere, / Sa parole dedens son ventre. / Et tout
ainsi com la voix entre / En la maison a porte close », il entra « en la virginal[e]
maison » (307-9, v. 2634-2637 et 2640). A contrario, la vieille maquerelle des
Lamentations déclare que « Dieu a fait la porte du ventre / Et vuelt que Priapus
y entre. / S’il voulsist, on la tenist close » (205, v. 1903-1905), et Mathéolus note
I’impossibilité de garder une femme « Quar tel chastel se laist embler [prendre], /
Quant a autre puet assembler, / Pour accomplir son appetit. » (251, v. 4063-4065).
Les anatomistes du X VI siécle parleront quant a eux de « citadelle » utérine ou de
« temple » sacré pour dire I’obsession de la cloture virginale!”.

La métaphore architecturale du corps de la vierge semble s’étre développée en
méme temps que celle du chateau d’amour dans la littérature courtoise pour insister
sur la cloture des femmes dont le corps contient une bréche absente du corps
masculin qui sans cesse les met en danger d’étre assaillies'®. Ainsi, a I’ouverture
du Champion des dames, Vénus, Malebouche et son armée veulent « prendre et
diffamer / La noble amoureuse forteresse » (liv. 1, 15, v. 183-184) que les femmes
sont invitées a défendre, pour que « I’envieuse villenaille / Ne [les] ait d’emblee
ou de force ! » (9, v. 7-8). L’assaut du symbolique « chasteau d’amour » peut
d’autant plus se lire comme une tentative de viol que ses assaillants « Cuid[e]nt les
dames en leur couche / Prendre, et entrer porte fermee » (11, v. 67-68) et « scevent
traire / Si roide et de si mauvais trait / Qu’on ne peut la playe deffaire / Ne guerir
de quelconque entrait [emplatre] » (v. 93-96). Sans ce filtre allégorique, La Guerre
des masles contre les femelles se termine par les mots de Nicogéne menacant
explicitement les femmes trainant dans les rues « que quelques estalons escervelés

17 £ Berriot-Salvadore, « Clotures et évasions du corps féminin dans le discours médical du XVI¢
siécle », in Les Paradoxes de | 'enfermement dans |’ Europe moderne (XVI°— XVIII siecles) : Espagne
— France — Portugal, éd. M.-N. Ciccia, S. Favalier, S. Imparato-Prieur, Montpellier, Presses Univer-
sitaires de la Méditerranée, 2018, p. 29, https://doi.org/10.4000/books.pulm.1749

18 Voir M.-C. Pouchelle, « Le corps féminin et ses paradoxes : I’imaginaire de I’intériorité dans les
écrits médicaux et religieux (XII*-XIVe siecles) », in La Condicion de la mujer en la Edad Media,
éd. G. Duby, Madrid, Casa de Velasquez, 1986, p. 315-336.


http://doi.org/10.4000/books.pulm.1749

Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 163

ne vinssent a leur passer sur le ventre », et leur conseillant « apres le dessein du
peintre Phydias, qu’elles se resserrent dans leur coquille, sans s’enguigner [se
faire de I’ceil], non plus que fait la tortue »'° (90).

Cette violence est également de mise dans les désignations du sexe féminin
comme blessure et les métaphores guerrieres de 1’acte sexuel. Le devisant
proféminin du texte de Choliéres, Ginécophile, émet ainsi la possibilité de « rendre
le pucellage aux pauvres filles qui auroient esté seduictes », grace aux « belles
drogues et beatilles [bandeaux] pour reserrer la playe » (27) et aux vertus de la
fontaine de Canathe. Son opposant, Nicogene, refuse de croire en « ces eaux si
merveilleuses pour rejoindre 1’entameure » (27) — qualifiée plus loin de « bresche
a son pucellage » (58) — : « Et comment se pourroit faire qu’une femme, qui
d’estoc et de revers a esté transpercée, puisse estre renouvellée ? » (27). L’estoc,
épée affilée ou pointe d’une épée, désigne ici le sexe masculin comme I’arme du
crime, transper¢ant dans un sens et dans 1’autre celui des femmes. 4 contrario,
Mathéolus use de la métaphore de la lance et de I’écu pour signaler la puissance
des femmes et de leur sexe/bouclier : « Il n’est homme, tant soit p[u]issant, / Qui
ne soit en la fin vaincu / Par la femme et par son escu » (165, v. 112-114).

Dans ses Lamentations, il encourage a attraper les vieilles femmes par leur
« hariquoque pelue » (203, v. 1820), dont le DMF note que la variante « harigote »
désigne une étoffe déchirée, en lambeau. La métaphore de la cheville (picce
bouchant un trou ou fermant une porte) et de la crevasse (fente, ouverture dans un
mur, ou blessure par analogie) lui sert a s’insurger contre I’épouse qui, seulement
lorsqu’elle le désire, « se mettra souvine [sur le dos], / Et la cheville en la crevace »
(245, v. 3750-3751). Evoquant le crime de Pasiphaé accouplée avec un taureau en
se glissant « Ou simulacre d’une vache, / Ou il avoit une crevache », il précise que
« L[a] mist Pasiphe sa jointure, / Pour souffrir du tor la pointure » (195, v. 1593-
1595). Pour lui, la cause du péché de la femme adultére est le « compost qui rompt
sa jointure » (297, v. 2045), c’est-a-dire la composition des femmes qui fait qu’elles
ont le sexe fendu. Une fente a laquelle renvoient les noms de Colette du Cren
[cran] ou Sebile Rouge Entaille, fileuses des Evangiles désignées par leur sexe, et
dont Rabelais raconte qu’elle fait fuir le diable lorsqu’une femme lui montre son
« comment a nom » en le faisant passer pour une blessure infligée par son mari®.

En outre, I’angoisse d’un sexe féminin sortant de 1’espace corporel interne se lit
dans la premiére soirée des Evangiles des quenouilles ot Belotte la Cornue explique :

19 La référence a la statue de Phidias représentant Aphrodite un pied sur une tortue — symbole de
réserve et de claustration des femmes pour Plutarque — précise I’injonction finale. Voir G. Sissa, Le
Corps virginal, Paris, J. Vrin, 1987, chap. « La tortue et la courtisane », p. 76-93.

2 Cette vieille femme « se descouvrit jusques au menton en la forme que jadis les femmes Persides
se praesenterent a leurs enfans fuyans de la bataille, & luy monstra son comment a nom ? » écrit Ra-
belais, renvoyant a I’anecdote des Persannes contée par Plutarque (voir note 9). Rabelais, Le Quart
livre des faicts dicts Heroiques du bon Pantagruel, Paris, Fezandat, 1552, chap. 47, « Comment le
diable fut trompé par une vieille de Papefiguiere », f* 99.



164 Tatiana Clavier

« il me croist ou plus secret lieu de mon corps une chose a maniere de la creste d’un
coq, dont j’ay grant vergoigne » (84). Une hypertrophie des petites Iévres ou du clitoris,
peut-étre — sinon la mention de leur existence —, qui semble aussi concerner la fileuse
répondant au nom parodique d’Ysabel de la Creste Rouge. De méme, Drusac semble
saisi de honte lorsqu’il traduit le latin /andica qui désigne depuis 1’ Antiquité tardive
I’ensemble indéterminé de ces organes. Face aux symptomes de probables prolapsus
génitaux provoqués par les vives et sautillantes danses lombardes, il explique qu’en
les pratiquant, « a mainctes [femmes] : tumbé estoit le Boyeau / Lequel nommer :
ne seroit guieres beau / Combien que mainctz : puys qu’il fault que le die / Disent et
tiennent : que c’estoit la Landie » (450). L’échappée possible du « boyau » — I’intestin,
le cordon ombilical, mais aussi le membre viril nous dit le DMF —, nécessite ici
I’invention de « certaines brayes », nommées « Tyrebrayers »*'. Le brayer signifiant
la ceinture et par métonymie la partie du corps a sa hauteur, ces braies semblent donc
faites pour « retirer » le sexe des femmes a I’intérieur du corps.

Drusac évoque la longueur déraisonnable du sexe de certaines femmes,
affirmant « Que si long pied : aussy bien femme tient / Son con a long : dont
je le croys ainsy / Et que jamays ne peult estre accourcy » (605). On sait la
récurrence des opérations génitales dans la littérature médicale de I’Antiquité
a la Renaissance qui consistaient en la suppression ou la réduction des parties
externes du sexe dont la longueur excessive €tait considérée comme disgracieuse
ou incitant a la lubricité*>. En 1569, dans un chapitre expliquant « La maniere
de couper la partie dicte Nympha et la queue, dicte cercosis aux femmes »,
Jacques Dalechamps écrit que cette partie du corps « s’allonge et se dresse tout
comme la verge de I’lhomme »%, et Jean Liebault, dans une chapitre intitulé « La
queue », recommande de la couper chez les femmes ou elle est si grande « qu’elle
represente le membre viril », donc est « monstrueuse et contre le naturel de la
femme »**. L’effroi de Drusac devant la taille du sexe des femmes et cette landie/
boyau s’échappant de leur corps n’est pas non plus sans évoquer le fantasme
de la transformation de la femme en homme pour laquelle il n’y avait « autre
chose a faire qu’a luy tirer les couillons dehors » selon Juan Huarte ; un fantasme
dont Evelyne Berriot-Salvadore a montré la résistance au XVII® siécle encore,
aprés un XVI° siecle oscillant entre les modéles isomorphique et dimorphique®.

21 Ce développement plus que curieux est titré « L’invention pour garder de tumber le Boyeau ».

22 S. Chaperon, « Le trone des plaisirs et des voluptés : anatomie politique du clitoris, de I’ Antiquité
ala fin du XIXc siécle », Cahiers d histoire. Revue d’histoire critique, 2012, 1n° 118, p. 41-60, https://
doi.org/10.4000/chrhc.2483

2 Chirurgie frangoise recueillie par M. Jacques Dalechamps, Lyon, Guillaume Rouillé, 1569,
chap. 70, p. 424.

2+ J. Liebault, Thresor des remédes secrets pour les maladies des femmes, Paris, Jacques du Puy,
1585, chap. 64, p. 510-511.

5 . Berriot-Salvadore, « Cloture... », op. cit., p. 24-25, ou Juan Huarte est cité d’apres la traduc-
tion de I’Examen de ingenios para las ciencias (Baeza, 1575, partie 1, chap. 15) par G. Chappuis,


https://doi.org/10.4000/chrhc.2483

Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 165

Selon Michéle Clément, la mise au jour anatomique du clitoris, équivalent du
pénis non plus dans 1’utérus mais a 1’extérieur, pourrait étre 1’élément-clé sinon le
prélude a 1’énoncé de la différence des sexes?. Il semble donc que les prémisses
du dimorphisme sexuel aient été difficiles a entendre pour ceux qui fantasmaient
une menace de leur identité masculine.

A la fin du XIII° siécle, Mathéolus indique que « Femme est hermofrodite
mo[n]stre, / Et pour chymere se demonstre / Par ses cornes et par sa queue, /
Plus grande que paon ne peue » (253, v. 4127-4130). Derriere cette probable
dénonciation des hennins a cornes et de leurs voiles, figure bifide qui révulse les
moralistes au point qu’on brile alors ces coiffes en place publique, on peut aussi
lire le probléme que pose I’espace occupé par le corps et le sexe des femmes?’.
L’analogie est ¢loquente qui frappe d’interdit 1’extériorité pour ces étres de
I’intérieur, dont le sexe doit rester interne. Aussi ne trouve-t-on mention positive
de sexes féminins volumineux que dans les parodiques Evangiles des quenouilles,
comme celui, se doute-t-on, de la fileuse Jennette Grosse Motte. D’apres une
croyance figurant dans la premiéere rédaction du texte et dans sa version imprimée,
quand une femme enceinte enjambe le timon d’une charrette, « s[i] c’est un filz, il
aura gros membre et dur a merveilles, et s[i] c’est une fille, elle aura moult grosses
levres et vermeilles aussi bien dessoubz comme dessus »*.

Du sexe/bouche engloutissant au piege diabolique

Une autre fileuse dont la niéce « apporta sur terre quatre levres » (journée 1,
chapitre 8, 84) renvoie elle aussi a I’équivalence symbolique entre le « haut »
et le « bas », déja posée par les médecins grecs® et dont certains de nos textes
témoignent. Pour Drusac, les femmes « ont deux langues : la chose est apparente
/ Avec deux bouches : I'une soubz I’autre sus / Que toutes deux : mainctes gens

Anacrise ou parfait jugement des Esprits propres et naiz aux sciences, Lyon, Francois Dicier, 1580,
chap. 15, £ 302.

26 M. Clément, « De I’anachronisme et du clitoris », Le Frangais préclassique, Paris, Champion,
2011, p. 39, URL : https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00934346

27 Voir N. Lévy-Gires, « Se coiffer au Moyen Age ou I’impossible pudeur », in La Chevelure dans
la littérature et I'art du Moyen Age, éd. C. Connochie-Bourgne, Aix-en-Provence, Presses Universi-
taires de Provence, 2004, p. 279-290, https://doi.org/10.4000/books.pup.4214

2 11 s’agit de I’évangile 15 de la troisiéme soirée dans le texte du manuscrit de Chantilly (137) et du
chapitre 8 de la journée 5 dans la version plus tardive (108). Notons en revanche que 1’avant-dernier
article de la version la plus ancienne du texte proscrit le fromage mou a la femme enceinte, « car
s’elle porte filz, il aura petit vit et court, et se c’est une fille, elle aura con large, parfont et maigre »
(144), donc un sexe relaché, profond et maigre.

» L’utérus a une bouche (stoma) pour Hippocrate (Maladies des femmes, in (Euvres, trad. E. Littré,
Paris, Bailliére, 1853, t. 8, p. 347), des lévres (cheilé) pour Aristote (Histoire des animaux, trad.
J. Barthelemy-Saint Hilaire, Paris, Hachette, 1883, t. 2, livre VII, chap. 3, p. 417).


https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00934346
https://doi.org/10.4000/books.pup.4214

166 Tatiana Clavier

ont deceupz » (410). Or, le DMF enregistre I’acception du terme « langue » au sens
de clitoris et cite une devinette expliquant vers 1470 les bavardages des femmes qui
«[...] parlent plus que les hommes [...] Pource qu’elles ont deux langues », comme
le traducteur de Mathéolus écrivait fin XIV® siécle que Dieu « armast les femmes
perverse[s] / Et leur donna langues diverses » (167). En 1546, I’anatomiste Charles
Estienne indique en effet, prés du méat urinaire, « une languette aulcunement incisée
au dessoubz par le milieu »*°, donc une petite langue presque bifide.

Sous la plume de Choliéres, lorsque Nicogéne évoque leur « sifflement
serpentin a double langue », il censure un développement qui le ferait accuser
d’humour rabelaisien®!, avant de conter I’histoire d’une Romaine qui créa I’émeute
en divulguant le mensonge confié en lieu et place du secret qu’elle réclamait.
Drusac souligne pour sa part la correspondance entre les secrets d’en haut et ceux
d’en bas lorsqu’il s’adresse a Eve : « De nulz secretz : bas ny superieurs / Honte
n’avoys : mainctenant par effaict/ Voit bien chascun : que les inferieurs / Abscondis
[tu cachas] » (469). La béance de leur corps, s’ouvrant sur deux bouches et deux
langues, expliquerait donc ’incapacité des femmes a garder un secret — sinon
a tenir leur langue.

Ce « gouffre/ventre dévorant [...] par la bouche du visage et celle du sexe », est
aussi un « antre infernal et vorace™ ». Choliéres désigne sans distinction le sexe ou le
ventre des femmes comme contenant ou conduit dans plusieurs expressions triviales,
de la femme qui « serrast dans son bissac » (51) le sexe de I’homme dont elle tombe
enceinte, aux femmes remariées pour « se faire ramonner la cheminée » (75), en
passant par les confesseurs qui « trempent leur saucisse au pot » des religieuses (64).
Lorsque son personnage Ginécophile dit qu’elles peuvent concevoir comme Junon
«d’un vent qui s’entonna en son ventre », Nicogéne répond que lorsque « le germe
masculin faict enfler leur paste », elles cherchent a persuader leurs maris cocus que
le vent « I[eur] a souffié¢ par I’engouleure du bas » (53). Dérivé de « gueule » et
« engouler », le terme désigne donc une bouche du bas engloutissante comme la
« matrice ventouse » d’Oribase aspirant le sexe des hommes®.

Dans Les Evangiles des quenouilles, les noms de Marion Joly Treu, Marion
Ort Trau, Mais Noir Trou et Perrette du Trou Punais réduisent ces fileuses a un
sexe/trou, qu’il soit joli, sale, noir ou puant. De méme, Drusac ne comprend
pas pourquoi « s’aller mectre en dangier / Pour ung pertuys » (486), « Pour ung
pertuys : que chascun peult avoir / Pour deux lyardz » (488). Plusieurs métaphores

30 Ch. Estienne, La Dissection des parties du corps humain divisée en trois livres, Paris, Simon de
Colines, 1546, p. 313.

31« Je ne veux point icy representer le sifflement serpentin a double langue [des femmes], de peur
que je ne semble vouloir tousjours plaisanter avec frere Jean des Entommeures » (66).

32 C. Desprats-Péquignot, « Correspondances sexe/visage et sang génital », L’Esprit du temps,
« Champ psychosomatique », 2005, n° 40 (4), p. 120, https://doi.org/10.3917/cpsy.040.0115

33 (Euvres d’Oribase, trad. U. C. Bussemaker et C. Daremberg, Paris, J. B. Bailli¢re et fils, 1851-
1858, t. 111, p. 54.


https://doi.org/10.3917/cpsy.040.0115

Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 167

du Champion des dames évoquent cette béance : « Femme est ung gand a toutes
mains » (livre 2, 99, v. 6584), « Tousjours court le tonniau fendu » (100, v. 6617)
et « Chascun jour son ventre empliroit » si elle pouvait (102, v. 6672). Messaline
y est ainsi prise a partie : « Tu jamais ne fus de con nue ; / Et eus le renom et
a[u]ras, / De leault¢ a maint congnue ! » (livre 2, 255, v. 10678-10680). La rime
équivoquée entre « con nue » et « connue » souligne la réputation entachée de
I’impératrice dont le sexe ne fut jamais « nu », c’est-a-dire jamais « vide ». Et
lorsque Nicogene dans le texte de Cholieres résume les arguments proféminins
de ses adversaires, il renvoie au sexe des femmes aussi profond qu’elles sont
impossibles a défendre : « il n’y a rivet de sillogisme in Barbara que n’aiez
hanté pour essaier a boucher le trou de vos dames, mais il est si fort foulé¢ qu’il
n’y a piece qui puisse y tenir » (89).

L’insatiabilité se dit aussi en termes de chaleur. Nicogéne rappelle que « le sage
apparie la matrice de la femme avec le feu » car « le brasier qui les eschauffe »,
« inflammation naturelle de la femme », ne serait pas assouvi sans tarir « cinquante
estuis panurgiques » (58). Et on lit dans Les Controverses le proverbe biblique
listant les plus « insatiables » choses du monde : I’enfer, la terre, le feu et « le con
de la femme »** (625). Drusac le répéte inlassablement qui se met en scéne assailli
par des séductrices dont il évoque les « puldres » aphrodisiaques qu’elles insérent
dans leur sexe, « Comme de musc : et de chippre aussi de la cyvete / Que dans leur
con : tant en mectent petit / Grand challeur donne : et tresgrant appetit » (447).
La glande de civette (chat musqué), le musc et le chypre (un lychen poussant sur
le chéne) semblent étre ici utilisés comme parfums. Le passage est précédé par
un développement sur « Les bonnes senteurs que lesdictes muguettes portoient »,
suivi par I’évocation de leurs « gands perfumez », « eaux de bonnes senteurs »,
et des « esponges » qu’elles mettent « entre leurs Cuysses » pour ne pas sentir
« ’espaulle de mouton/Le faganas® : et telz senteurs infames » (448-449). Une
muguette lui ayant jeté ses braies au visage, il écrit que « Lesdictes brayes :
menoyent telle senteur / Que ne sentiz : oncq telle puanteur » (451) et mentionne
par deux fois un « proverbe commun » dont la fin dit « Que puanteur : sont elles
dans le lict »*® (537). L’insistance réveéle comment les stimuli olfactifs des odeurs
génitales se retournent névrotiquement en répugnance chez Drusac®’.

Au Xe siecle, Odon de Cluny qualifiait les femmes de « sac[s] d’excréments »
en insistant sur la souillure malodorante cachée sous leur beauté apparente®®.

3% Proverbes 30 : 15-16. Traduit de la Vulgate, os uuluae serait la bouche ou I’entrée de la matrice.
35 La mauvaise odeur d’un corps échauffé.

% « Puante au lict : qu’est veritable dict » (466). En marge : « Prouerbium commune, sanctas in
ecclesia, angelos in accessu, demones in domo, bubones in fenestra, picas in porta, capras in orto,
fetorem in lecto ».

37 Sur ce point, voir S. Freud, Le Malaise dans la culture, Paris, P.U.F., 1995 [éd. orig. 1929], p. 49.
38 Son homélie est citée par M. Douglas, De la souillure. Essai sur les notions de pollution et de
tabou, Paris, Maspero, 1981 [éd. orig. 1967], p. 19, note 2.



168 Tatiana Clavier

L’image du corps féminin comme cavité cloacale et réceptacle d’immondices se
lit encore dans les textes misogynes. Mathéolus insiste sur I’opposition extérieur/
intérieur ou « obscure » rime avec « ordure » : « Tu ressembles par couleur fainte /
A I’ymage par dehors painte ; / Par dedens est laide et obscure, / N’y a fors laideur
et ordure » (207, v. 1989-1992). Pour Drusac, « Salle et mal nette : elle est par
le dedan » (489). Il écrit méme que « le bas instrument / De la vieille est : puant
villainement (597) et que « bien souvent : il engendre des verms » (598). L’image
des vers sortant de leur sexe n’est qu’une étape dans son délire ordurier, qui fait des
femmes des lieux d’aisances masculins : « d’homme femme : est proprement retraict
/ La preuve en est : puys que sy parfond entre / C’est que les hommes : leur pissent
dans le ventre [...] La vont ilz mectre : leur immundicité » (647).

Ce mépris semble conjurer la peur de ce lieu dangereux, instrument des
enchantements féminins sinon piége diabolique. Mathéolus explique ainsi
comment la maquerelle séduit I’imbécile : « Quant le cornart est eschaufé / Par la
malice de maufé [du diable], / Plonger le fera en son bac ; / Quar au besoin prent
on vieil sac » (205, v. 1963-1966). Si « plonger quelqu’un en son bac » signifie
le « soumettre a sa volonté par la ruse », la redondance des contenants souligne
I’équivalence entre le « bac » et « le sac », que le DMF traduit aussi par « sexe
féminin ». Dans Le Champion des dames, Villain Penser affirme que « Femme
aux engins magiciens / Gaste le monde et a gasté » (liv. 2, 12, 4367-4368) avant
de préciser la fagon dont elle « prent et attrape » dans ses « rois » et de déplorer
que « N’est homme, tant puissant ou sage, / Lequel puist eviter sa trape » (v. 4370-
4371) car « Le dyable en a fait son hocquet. / Elle comme chas au frommage / Nous
attrape a son trebuquet. » (v. 4374-4376). La femme est donc un crochet au bout
d’un manche dont le diable se sert pour attraper les hommes comme on attrape les
chats avec du lait, et son sexe une trappe ou un piége a bascule. Tertullien n’en
faisait-il pas déja la « porte de Satan®’ » ? Sous la plume de Le Franc, I’avocat de
Malebouche insiste sur cet engin infernal, qui semble étre son sexe plus que son
esprit : « femme ung engin a [...] Par lequel Sathan I’enginna » (liv. 2, 39, v. 5057-
5059) et Adam y fut pris « come ras aux lardons » (v. 5064). Un siécle plus tard,
Drusac désigne plus explicitement encore ce « cauteleux engin » (383) qui met en
péril I’honneur des hommes et I’« engin diabolicque » (503) des paillardes.

C’est pourtant dans une picce poétique que ses Controverses offrent le
pire condensé des fantasmes négatifs suscités par le sexe des femmes. En 440
décasyllabes, les « quattre cens quarante deux bourdons [railleries] par equivocques
sur ce deshonneste, villain et de tresperverse nature mot, Con » (509-522) sont 38
ensembles de rimes équivoquées comportant entre 2 et 24 vers. Drusac s’excuse
d’abord de « nommer icelluy » et explique qu’il le fait pour « I’abhomination d’icelle
meschante orde, sale trespuante et abhominable beste dessus nommeée » (509). Les
16 premiers vers sur con, fier et confier affirment que « A telle beste : ne vous fault

¥ Ibid., p. 19.



Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 169

confier / Ne vous veuillez : jamais en con fier » (v. 3-4). Sur ce mode¢le, 22 vers sur
consentir expriment son obsession pour 1’odeur : « Villaine chose : certes toutz les
cons sentent » (v. 87-88). Les 18 suivants égrénés sur con et descendre se cloturent
sur un refus mortifere du sexe féminin comme lieu d’origine : « Pour la senteur :
quant du con descendons / Ne soyons plus : de nul con descendans » (v. 104-105).
Les jeux sur convaincre et combattre soulignent leur pouvoir invaincu (« oncques
nul con vaincquirent », v. 150) et incitent a fuir « ces villains combas / [car] C’est
laide beste : que ce villain con baz » (v. 167-168). Pour le mal qui en vient, il
convient de chasser tous les cons, par peur de leur caractére insatiable. Déclinant les
formes a tous les temps, modes et personnes, Drusac prophétise que « nulz vivans :
jamays cons saoulleront » (v. 203). Les qualificatifs « faulx » et « villain » ponctuent
I’ensemble de facon obsessionnelle et incitent a ne plus y penser, le passer ou le
prendre car « mainctes sortes : de maulx du con prenons » (v. 248). Il sombre dans
le scabreux avec la rime unique comparant le sexe a I’anus®, avant d’y noter la
fréquente présence de vers en jouant avec converser, quand les jeux sur concorder
poussent a Iattacher : « Saiges seront : qui s’y concorderont / Et de leurs femmes :
tost le con corderont » (v. 283-284).

Dansles 18 vers sur composer, Drusac s’ insurge contre la littérature proféminine
qui lui est contemporaine en désignant les femmes par leur sexe et en réduisant
les défenses des femmes a des écrits sur le con*'. Il fantasme en confirmant qu’il
faut que soient « toutz cons fermez » (v. 360), car « ceulx qui cons sommeront/
Bien tost apres : ilz se cons[u]mmeront » (v. 365-366). Leur visibilité sinon leur
existence méme jette les hommes dans les tribunaux, comme le disent les rimes
équivoqueées sur paraitre et comparaitre doublées du polyptote aux accents
apocalyptiques : « Tant qu’en ce monde : aulcun con parestra / En jugement :
mainct ung comparestra / Mainctz y comparent : mainctz y comparestront / Et
durera : tant que cons parestront » (v. 379-382). Pire, le sexe des femmes met en
danger celui des hommes, sinon leur vie méme : « Mainctz bon gallans : ont perdu
par con vitz/ Et mainctz sont mortz : qui feussent sans con vifz » (389-390). De
quelque fagon qu’on tourne ou contourne le mot, « honneste n’est » (v. 391-393)
et Drusac dit se contenter de ne plus en étre fenté. 1l termine pourtant avec la plus
longue série de rimes, et un plaisir manifeste a jouer avec les mots con et fesse
transparait sur 24 vers ainsi conclus : « Sy m’en croyez : plus nulz cons fesserons
/ Et du mal faict : nous en confesserons » (v. 437-440).

Les désignations du sexe des femmes dans ces textes de la Querelle drainent
donc de multiples fantasmes. De la peur d’une puissance animale sinon diabolique
dont il faut a tout prix qu’elle reste enfermée dans leur corps, a I’agressivité¢ du
désir d’ouverture de ce corps par la blessure, en passant par la peur du gouffre sans

40« Ce faulx pertuys : est plus mal competent / Que le trou n’est : auprés du con pettant », v. 255-256.

41« Ainsy que ceulx : que jadiz composerent / Lesquelz nul bien : jamays du con poserent / Non com-
me mainctz qui mainctenant composent / Qui menteries : fort grandes du con posent » (v. 329-332).



170 Tatiana Clavier

fond, insatiable, dévorant, et le rejet du c6té de 'immondice puant, la peur semble
avant tout celle d’un pouvoir occulte des femmes qui mettrait en péril la domination
masculine. Qu’il soit lieu secret, indicible, temple sacré ou lieu d’aisances, sexe et
térus confondus, les mots du sexe des femmes les désignent souvent tout entieres.
Alors que le projet de leur domestication par la clergie se met en place, ces lieux
des secrets féminins et maternels qui ont été 1’objet des premiéres dissections*
continuent a étre scrutés par les anatomistes et a hanter I’imaginaire masculin.
Billon écrivait pourtant en 1555 a propos d’Hippocrate qu’il fit « congnoistre aux
Grossiers, que alenviron de la Personne femenine y a tousjours quelque secret non
encores parvenu a la notice des Hommes, & aura » (87). L’impossibilité de percer
les mysteres du sexe des femmes et de leur jouissance continuera en effet a rendre
fous ceux qui s’acharneront a vouloir les maitriser®.

Bibliographie

Agrippa de Nettesheim, Henri Corneille, Declamatio de nobilitate et preaecellentia foeminei sexus,
trad. Louis Vivant, De [’excellence de la femme, Paris, Jean Poupy, 1578

[Anonyme], Les Evangiles des quenouilles, ¢éd. Madeleine Jeay, Montréal, Presses de 1’Université
de Montréal, Paris, J. Vrin, 1985

Aristote, Histoire des animaux, trad. Jules Barthelemy-Saint Hilaire, Paris, Hachette, 1883, t. 2

Berriot-Salvadore, Evelyne, « Clotures et évasions du corps féminin dans le discours médi-
cal du XVI¢ siecle », in Les Paradoxes de |'enfermement dans |’Europe moderne (XVI¢-
XVIIF siécles) : Espagne — France — Portugal, éd. Marie-Noélle Ciccia, Sylvie Favalier, Syl-
vie Imparato-Prieur, Montpellier, Presses Universitaires de la Méditerranée, 2018, p. 21-32,
https://doi.org/10.4000/books.pulm.1749

Berriot-Salvadore, Evelyne, « L’ “irréverence” des ouvrages médicaux en langue vulgaire », in La
Catégorie de “I’honneste” dans la culture du XVI° si¢cle, Actes du Colloque international de
Sommiéres II, Collectif R.H.R., Saint-Etienne, Publications de I’Université de Saint-Etienne,
1985, p. 65-77

Billon, Frangois de, Le Fort inexpugnable de [’honneur du Sexe Femenin, éd. Michael A. Screech,
Johnson Reprint Corporation, Mouton éditeur, Yorkshire-N.Y.-Paris-The Hague, 1970

Breitenstein, Renée-Claude, « Traduction, transferts culturels et construction des publics dans deux
éloges collectifs de femmes de la premiére moitié¢ du X VI siécle », Etudes francaises, 2011,
vol. 47, n° 3, p. 91-107, https://doi.org/10.7202/1006448ar

Chaperon, Sylvie, « Le trone des plaisirs et des voluptés : anatomie politique du clitoris, de 1’ An-
tiquité a la fin du XIXe¢ siécle », Cahiers d histoire. Revue d’histoire critique, 2012, n° 118,
p. 41-60, https://doi.org/10.4000/chrhc.2483

Clavier, Tatiana, « Les devisantes des Evangiles des quenouilles. “Sorciéres-maquerelles” burlesques
ou résistantes a I’ordre du genre mis en place a la Renaissance ? », in La Représentation de
la sorciére et de la magicienne. Du XVE siécle a nos jours en Europe occidentale, éd. Emilie
Hamon-Lehours, Paris, Classiques Garnier, 2021, p. 27-46, https://doi.org/10.48611/isbn.978-
2-406-12286-9.p.0027

42 Celles que Londino de Luzzi réalisa sur des ventres féminins en 1315 a Bologne (M.-C. Pouchel-
le, op. cit., p. 336).
4 Voir J. Lacan, Encore. Le Séminaire, liv. XX, Paris, Seuil, 1975.


http://doi.org/10.4000/books.pulm.1749
http://doi.org/10.7202/1006448ar
https://doi.org/10.4000/chrhc.2483
https://doi.org/10.48611/isbn.978-2-406-12286-9.p.0027
https://doi.org/10.48611/isbn.978-2-406-12286-9.p.0027

Les mots du sexe au cceur de la Querelle des femmes a la Renaissance 171

Clément, Michéle, « De 1’anachronisme et du clitoris », Le Frangais préclassique, Paris, Champion,
2011, p. 27-45, URL : https://halshs.archives-ouvertes.fi/halshs-00934346, consulté le 04.03.2025

Dagonneau, Jean, seigneur de Cholieres (alias Nicolas de Cholieres), La Guerre des Masles
contre les femelles, représentant en trois dialogues les prérogatives et dignitez tant de |'un
que de I’autre sexe avec les meslanges poétiques du Sieur de Cholieres, Paris, Pierre Che-
villot, 1588

Dalechamps, Jacques, Chirurgie francoise, Lyon, Guillaume Rouillé, 1569

Desprats-Péquignot, Catherine, « Correspondances sexe/visage et sang génital », L’Esprit du
temps, « Champ psychosomatique », 2005, n° 40 (4), p. 115-133, https://doi.org/10.3917/
cpsy.040.0115

Douglas, Mary, De la souillure. Essai sur les notions de pollution et de tabou, Paris, Maspero, 1981
[éd. orig. 1967]

[Dubois-Nayt, Armel, Dufournaud, Nicole et Paupert, Anne, €d], Revisiter la « querelle des
femmes ». Discours sur 1’égalité/inégalité des sexes. Vol. 3, de 1400 a 1600, Saint-Etienne,
Publications de I’Université de Saint-Etienne, 2013

Du Pont, Gratien, sieur de Drusac, Les Controverses des sexes Masculin et Femenin, éd. Céline
Marcy, Paris, Classiques Garnier, 2017

Du Pré, Jehan, Le Palais des nobles dames, ¢éd. Brenda Dunn-Lardeau, Paris, Champion, 2007

Estienne, Charles, La Dissection des parties du corps humain divisee en trois livres, Paris, Simon
de Colines, 1546

Freud, Sigmund, Le Malaise dans la culture, Paris, P.U.F., 1995 [éd. orig. 1929]

Godelier, Maurice, Panoff, Michel, « Introduction », in Le Corps humain. Congu. Supplicié, possé-
dé, cannibalisé, éd. Maurice Godelier, Michel Panoff, Paris, Editions du CNRS, 2009

Greene, Virginie, « Le Débat sur le Roman de la Rose comme document d’histoire littéraire et mo-
rale », Cahiers de recherches médiévales (XII*-XV*s.), 2007, n° 14 spécial, p. 297-311, https://
doi.org/10.4000/crm.2586

Héritier, Frangoise, Masculin/féminin. La Pensée de la différence, Paris, Odile Jacob, 1996 et 2002

Hippocrate, Maladies des femmes, in (Euvres d’Hippocrate, trad. Emile Littré, Paris, Bailliére,
1853,t. 8

Huarte, Juan, Examen de ingenios para las ciencias, trad. Gabriel Chappuis, Anacrise ou parfait
Jjugement des Esprits propres et naiz aux sciences, Lyon, Francois Dicier, 1580

Joubert, Laurent, Erreurs populaires au fait de la medecine et régime de santé, Bordeaux, Simon
Millanges, 1578

King, Helen, « Agnodike and the profession of medicine », Proceedings of the Cambridge Philolo-
gical Society (New Series), 1986, n° 32, p. 53-77

Lacan, Jacques, Encore. Le Séminaire, liv. XX, Paris, Seuil, 1975

Le Févre de Ressons, Jean, Les Lamentations de Mathéolus, éd. Tiziano Pacchiarotti, Alessandria,
dell’Orso, 2010

Le Franc, Martin, Le Champion des dames, éd. Robert Deschaux, Paris, Champion, 1999

Lévy-Gires, Noélle, « Se coiffer au Moyen Age ou I'impossible pudeur », in La Chevelure dans la
littérature et I'art du Moyen Age, éd. Chantal Connochie-Bourgne, Aix-en-Provence, Presses
Universitaires de Provence, 2004, p. 279-290, https://doi.org/10.4000/books.pup.4214

Liebault, Jean, Thresor des remédes secrets pour les maladies des femmes, Paris, Jacques du Puy, 1585

Oribase, Euvres, trad. Ulco Cats Bussemaker et Charles Daremberg, Paris, J. B. Bailli¢re et fils,
1851-1858,t. 3

Paracelse, (Euvres completes, trad. Emile-Jules Grillot de Givry, Paris, Chacornac, 1913

Plutarque, Conduites méritoires des femmes, in (Euvres morales, trad. Jacques Boulogne, t. 4, Paris,
Les Belles Lettres, 2002

Plutarque, Vies des hommes illustres, trad. Alexis Pierron, Paris, Charpentier, 1853, t. 4


https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00934346
https://doi.org/10.3917/cpsy.040.0115
https://doi.org/10.3917/cpsy.040.0115
http://doi.org/10.4000/crm.2586
https://doi.org/10.4000/books.pup.4214

172 Tatiana Clavier

Pouchelle, Marie-Christine, « Le corps féminin et ses paradoxes : I’imaginaire de ’intériorité dans
les écrits médicaux et religieux (XII-XIVe siecles) », in La Condicion de la mujer en la Edad
Media, éd. Georges Duby, Madrid, Casa de Velasquez, 1986, p. 315-336

Rabelais, Frangois, Le Quart livre des faicts dicts Heroiques du bon Pantagruel, Paris, Fezandat, 1552

Sissa, Giulia, Le Corps virginal, Paris, J. Vrin, 1987

Vergnioux, Alain, « La “panhumanité” d’Empédocle », Le Télémaque, 2011, n° 19 (1), p. 29-36,
https://doi.org/10.3917/tele.019.0029

Viennot, Eliane, La France, les femmes et le pouvoir, vol. 2, Paris, Perrin, 2008

Tatiana Clavier est enseignante en langue et littérature francaises au département Lettres et membre
de 'unité de recherches PoLiCEMIES a La Rochelle Université. Sa thése soutenue en 2016 sur
La Construction des identités de genre a travers les discours didactiques, édifiants et polémiques
imprimés a la Renaissance (1483-1594) étudie diverses appropriations du premier média de masse
par les partisans et détracteurs des femmes. Elle a consacré une dizaine d’articles a la Querelle des
femmes et a la construction du genre dans les premiers imprimés, participé a plusieurs projets de
recherches internationaux. Elle s’intéresse aujourd’hui aux réceptions des textes et figures du passé,
ainsi qu’aux nouvelles épistémologies et pratiques d’enseignement.


https://doi.org/10.3917/tele.019.0029

	_GoBack
	_GoBack

