ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026 C O PE
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.08

Member since 2019
JM14486

Pascale Chiron

Université de Toulouse, Equipe de recherche PLH-ELH
https://orcid.org/0000-0002-7676-3675
pascale.chiron@univ-tlse2.fr

« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin
chez les poétes de la premiére Renaissance'

RESUME

«Un con n’est pas tout ce qu ‘on pense » : sous couvert de jeu de mots a partir de la syllabe « con »,
Clément Marot dit sa difficulté a décrire le sexe féminin. Des essais fructueux sont tentés a la
méme époque dans les « blasons du con », composés au moment méme ou la médecine permet une
connaissance plus fine de I’anatomie féminine. Le jeu poétique nous fait entrevoir cette anatomie,
mais pour la transposer dans un imaginaire sans rupture avec le Moyen Age. Derriére le plaisir de
la description surgit une forme d’érotique de la langue soutenue par des figures de style récurrentes.
Mais ce jeu poétique peut s’avérer dangereux : le poéte s’expose a la censure, plus ou moins
consciemment, car la notion d’obscénité est relative. Des enjeux politiques peuvent expliquer que la
réception des images du sexe féminin évolue entre ombre et lumiére.

MOTS-CLES — blasons, Folastries, obscénité, érotisme, con

Naming and Representing the Female Anatomy in Early Renaissance Poetry

SUMMARY

Using wordplay, Clément Marot expressed his difficulty in describing the female sex. Around the
same period, successful attempts were made in the “blasons du con”, composed at a time when
medicine brought a finer knowledge of female anatomy. The wordplay gives a glimpse of this

! Une version antérieure de cet article a été hébergée sur le site interne du projet Perfecta, acces-
sible uniquement aux membres du groupe de recherche dirigé par Héléne Cazes (https://perfecta.
hypotheses.org/91-2/calendrier-schedule). Cette diffusion restreinte n’a pas constitué une publica-
tion officielle ni une divulgation publique. La version soumise a la revue Folia Litteraria Romanica
est inédite et n’a jamais ¢été publiée ni rendue accessible en dehors du cadre confidentiel du projet.

© by the Author, licensee University of Lodz — Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an
@creative open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution
COMMONS license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)
Received: 03.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025.

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: None. Ethical
considerations: The Author assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the
publication.

[139]


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-7676-3675
https://orcid.org/0000-0002-7676-3675
mailto:pascale.chiron@univ-tlse2.fr
https://perfecta.hypotheses.org/91-2/calendrier-schedule
https://perfecta.hypotheses.org/91-2/calendrier-schedule
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.08

140 Pascale Chiron

anatomy, but transposes it into an imaginary world without breaking from the Middle Ages. Behind
the pleasure of the description is a kind of eroticism of language, supported by recurring style figures.
But this poetic game can be dangerous: the poet is exposed to censorship, more or less consciously,
because the notion of obscenity is relative. Political issues may explain why the reception of images
of the female sex oscillates between shadow and light.

KEYWORDS - crests, Folastries, obscenity, eroticism, sex

Mais le pire de tous est un petit vocable

De trois lettres pas plus, familier, coutumier
[...]

Honte a celui-la qui, par dépit, par gageure,
Dota du méme terme en son fiel venimeux

Ce grand ami de I’homme et la cinglante injure
Celui-la, c’est probable, en était un fameux.

Georges Brassens

Dans un poéme coq a I’ane composé vers 1542 et attribué¢ a Marot, la définition
du sexe féminin passe par la négation, comme s’il était difficile a définir : « un con
n’est pas tout ce gu’'on pense »%. Le poéte joue sur la syllabe « con », qui désigne le
sexe féminin au début du vers, et que ’on entend a la fin du vers symétriquement
dans le pronom relatif suivi du pronom personnel ; un « con » peut donc en cacher
un autre. Comment le représenter dans les textes littéraires de la premiére moiti¢ du
XVI¢ siécle, contemporaine des dissections et d’une connaissance médicale plus fine
de I’anatomie féminine ? Si nous pouvons reconnaitre des traits anatomiques du sexe
féminin dans nos textes, le jeu poétique transpose ces traits dans un imaginaire qui
témoigne d’un continuum avec le Moyen Age. Non seulement les images mais les
figures de style qui accompagnent ces représentations nous semblent révélatrices avant
tout d’une forme d’¢érotique de la langue. Ces textes ont-ils été regus sans réserve ? Nous
rappellerons combien la notion d’obscénité est relative et combien dans la construction
politique de la nation frangaise a partir du XIX¢ siécle, cette partie érotique de I’histoire
littéraire a pu étre occultée au profit d’une France plus chevaleresque et courtoise.

Représenter le sexe féminin en poésie : images anatomiques et imaginaires

Dans les textes que nous allons étudier, ce sont toujours des poétes masculins
qui nomment et représentent le sexe féminin : la représentation est avant tout
I’expression de leur désir pour la femme aimée ou de leur désir d’ébats sexuels
sans lien avec le sentiment amoureux ; elle peut étre aussi I’expression de leur
crainte ou de leur rejet. De ce fait, leur représentation est surtout fantasmatique et
sera construite essentiellement par des images, métaphores ou métonymies.

2 Cl. Marot, « Le Grup de Cl. M. », in Euvres poétiques, éd. G. Defaux, Paris, Classiques Garnier,
1993, t. 2, p. 739, v. 90.



« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin chez les poetes... 141

Pourtant I’anatomie féminine est bien présente, de manicre trés littérale
parfois, dans nos poémes. Le recueil des blasons anatomiques femenin, ensemble
les contreblasons rassemblés par Charles Langelier en 1543 est a cet égard
exemplaire d’une forme de tension dans la poétique des blasons® (dont Clément
Marot avait lancé la mode en 1536) entre « anatomie » et « poésie ». Le point
de départ du « blason du con »* est une gravure tres littérale du sexe féminin
(figure 1). Elle va servir d’illustration pour les trois blasons consacrés au « con »
dans le recueil. Cette fécondité est une exception (les dents, le pied et le cul ont
droit, eux, a deux poémes, les autres parties du corps a un poé¢me), a croire que le
con inspire davantage, d’autant que I’on distingue le « con de la pucelle » des autres
« cons ». La méme gravure trés littérale servira d’illustration au « contreblason
du con » de la deuxiéme partie du recueil, qui retourne 1’¢loge en blame. Cette
anatomie féminine représentée I’année méme de la publication du traité de Vésale,
mais ici vue de I’extérieur, détachée du reste du corps, est trés explicite : le sexe
est un peu rebondi, recouvert de poils, on percoit un orifice. Cette anatomie n’est
pas seulement peinte dans la gravure, elle se retrouve décrite au cceur des poemes.

Con, mon petit mignon, ma petite fossette.

Con rebondi en forme de bossette.

Con revétu d’une riche toison,

De fin poil d’or en sa vraie saison (p. 85, v. 5-8).

O con gentil, con mignon, con joli.
Con rondelet, con net, con bien poli.
Con ombragé d’un petit poil follet (p. 86, v. 1-3).

Les ¢léments anatomiques sont certes sublimés par la rhétorique de 1’¢loge qui
apostrophe le « con » comme s’il était vivant, on y retrouve pourtant les éléments
minimaux de I’anatomie féminine présentée par la gravure. Une description littérale
et anatomique du sexe féminin va également se retrouver dans le « contreblason
du con ». Comme nous sommes cette fois dans la rhétorique du blame, on s’attend
a un réalisme sans sublimation. Ce qui va intéresser le poéte est moins 1’aspect
extérieur du sexe féminin que son intériorité désignée par ce « Petit conduit, ou
grand, quel que tu sois » (p. 164, v. 5) ou bien encore par la « matrice » (v. 36) et
ses sécrétions :

Je laisserai parler de ton office,
Quand la moiteur coule de ta matrice (p. 165, v. 35-36).

3 Voir Anatomie d 'une anatomie, Nouvelles recherches sur les blasons anatomiques du corps fémi-
nin, €d. J. Goeury, T. Hunkeler, Genéve, Droz, 2018.

4 Blasons anatomiques du corps féminin, éd. J. Goeury, Paris, Flammarion, 2016. Pour les trois
blasons du « con », voir les pages 83-88. Toutes nos citations renverront a cette édition.



142 Pascale Chiron

Et le poeme va rappeler trois fonctions de ce conduit :

[...]le tien corps tu soulage,

Par trois moyens : le premier se soucie

De vider I’eau qui est en la vessie,

L’autre est nature aimant a te saisir

Et par frissons au corps donner plaisir,

Le tiers, apres les oeuvres de nature

En sort un fruit d’humaine créature,

Ou Dieu consent dedans masse terrestre

Créer une ame a ’enfant qui veut naistre (p. 164-165, v. 8-16).

Le regard est celui d’un pocte qui réfléchit sur les fonctions du con : le con est
d’abord « conduit » qui relie I’intérieur et I’extérieur du corps féminin dans
ses fonctions a la fois sexuelle, reproductrice et urinaire, les orifices vaginal et
urinaire n’étant pas distingués. Le contreblason va se refuser a la description
sublimée du sexe féminin vu de 1’extérieur par le regard désirant du pocte
amant. Il s’intéresse au contraire aux fonctions organiques. Du blason au
contreblason, le regard du poéte passe du désir a la froideur, a la méfiance, et
méme au dégott a la fin :

Et si dirai cetui mot davantage
Que le con sent un peu le vieux fromage® (p. 166, v. 55-56).

Loin de ce type de description qui provoque laméfiance a travers la moralisation
du rapport au sexe féminin, le blason du con va, lui, approfondir sa description du
sexe féminin, toujours du point de vue de regard extérieur, et aller plus avant dans
les détails, ceux que la gravure ne pouvait pas représenter : le détail du clitoris, par
exemple®, va étre ’objet de son attention et de sa sublimation poétique :

Ojolicon [...]

Bien embouché d’un bouchon vermeillet,

Ou d’un rubis servant de fermaillet,

Joint et serré, fermé tant seulement

Que ta fagon ou joli mouvement

Soit le corps droit, assis, gambade ou joue,

Si tu ne fais quelque amoureuse moue (p. 84, v. 10-18).

5 Dans le cas de ces femmes agées le sexe est souvent caractérisé par sa puanteur : voir le Jardin de
Plaisance : « un trou puant plain d’ordure » cité par M. Jeay, « Dire ou ne pas dire. *Faire catleya’ au
Moyen Age », in Obscéne Moyen Age ? dir. N. Labére, Paris, Champion, 2015, p. 120.

¢ On notera aussi dans certains poémes, le lien qui est suggéré entre le sexe féminin et les « tétins »,
le poéte suggérant le plaisir qui les relie dans I’orgasme : « De ce tétin, il n’en faut point mentir,/ Je
ne sais quoi a, qui le fait sentir/ Prochain parent, et de nature méme / De ce con-ci... » « Blason du
con », op. cit., p. 87, v. 35-38.



« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin chez les poétes... 143

Le poéte semble accorder au clitoris une fonction de fermoir du sexe. On voit
en mé€me temps ce que la poésie apporte a la description littérale : on assiste a la
sublimation du sexe féminin par [’analogie métaphorique de la pierre précieuse.

Etudions a présent ce jeu avec les figures analogiques, dont Christine de Pisan
dans la querelle du Roman de la rose avait d’emblée senti la potentialité érotique
coupable :

[E]n la fin de son livre il [Jean de Meun] ne nomme mie les deshonnestetés qui y sont
par leurs propres noms ! Et voirement ne fait ! Et que vault cela ? Il les nomme par mos
poetiques entendables six fois plus atisans et plus penetratis et plus delicteus a ceulx qui
y sont enclins que se il les nommast par leurs propres nons’.

Une « cornucopie » d’images

La variété des images qui servent a décrire I’organe sexuel féminin peut donner
lieu a un essai de typologie selon que I’'univers de référence du comparant soit de
nature végétale, animale, architecturale, voire religieuse. Le Roman de la Rose,
toujours d’actualité au début du XVI© siécle, peut d’ailleurs servir de matrice a une
grande partie de ces champs métaphoriques puisque la fin du roman combine
I’image de la cueillette de la rose et de son bouton, mais aussi en amont I’image de
I’assaut qui brise la palissade (métaphore de I’hymen) et fait pénétrer I’amant par la
meurtriére dans un sentier étroit et encore 1I’image religieuse du pélerinage vers une
sainte relique ou le bourdon du pelerin suggére clairement le phallus®.

Le sexe de la femme est un petit jardin dans la poésie du XVI¢ siécle, rappelant
Villon qui dans « les Regrets de la Belle Heaumiére » faisait déja rimer « jardinet »
avec « sadinet » , comme ici dans le « blason du con de la pucelle » :

Con, non pas con, mais petit sadinet.
Con mon plaisir, mon gentil jardinet,
Ou ne fut onc plant[¢é] arbre ni souche (p. 85, v. 1-3).

Ces images du jardin jamais pénétré font écho a d’autres poemes ou c’est
I’image végétale de la « motte » qui illustre le sexe féminin. Dans un poéme du
recueil Gayeté’, Ronsard revisite le genre de la pastourelle en introduisant une
veine gaillarde, priapique : le déjeuner sur I’herbe de Jacquet et Robine devient

7 Le Débat sur Le Roman de la Rose, éd. E. Hicks, Paris, Champion, 1977, p. 125.

8 « Tant ai heurté que toute voie / M’apergui d’une estroite voie / Par ou bien puis outre passer ; /
Mais le paliz m’estuet quasser. / Par la sentele que j’ai dite, / Qui tant ert estroite et pette, / Par ou le
passage que quis ai, / Le paliz au bourdon brisai », Le Roman de la Rose, éd. A. Strubel, Paris, Le
Livre de Poche, 1992, p. 1116, v. 21637-21644. Le Roman de la Rose est présent a I’esprit des poctes
de la Renaissance, il est édité plusieurs fois dans la premiére moitié du XVI¢ siecle Paris (édition
parisienne de 1531 attribuée a Marot par exemple).

% Initialement publié dans le Livret des Folastries en 1553.



144 Pascale Chiron

une partie de plaisir charnel, la faim accompagnant et métaphorisant 1’appétit
sexuel autour de « la motte » :

Comme il repaissoit, il a veu
Guignant par le travers du feu
De sa Robine recourssée,

La grosse motte retroussée,

Et son petit cas barbelu

D’un or jaunement crespelu,
Dont le fond sembloit une rose
Non encor’ a demy-déclose.
Robine aussi d’une autre part
De Jaquet guignoit le tribart,
Qui luy pendoit entre les jambes!'.

Dans cette scéne gaillarde, 1’échange de regard qui scelle la rencontre
amoureuse courtoise est remplacé par un regard sur les parties sexuelles du
partenaire. Véritable jeu littéraire a partir du modele courtois et de 'univers
bucolique de la pastourelle, la poésie de Ronsard développe une métaphore
végétale de la motte et de la rose, a demi-déclose, a cheval entre deux registres,
courtois et populaire.

Sans parler de la métaphore de la palissade ou du mur dont 1’assaut!' traduit
la violence du désir masculin, I’autre métaphore souvent développée en poésie est
celle, religieuse, des reliques que le poete vient adorer. Ainsi dans le « Blason du
con de la pucelle » : « Chacun te vient a genoux adorer »!2. Et dans le « blason du
con » :

L’ceil la pierre est qui la chasse décore,

Mais con le saint que dedans on adore,

Et ou chacun, en révérence grande,

A deux genoux vient faire son offrande (p. 87, v. 21-24).

Le dernier tercet du sonnet de Ronsard qui clot le Livret de Folastries décrit les
parties féminines en jouant aussi de la métaphore religieuse :

Tous vers galants devoient pour t’honorer
A beaus genous te venir adorer,
Tenans au poin leurs flambantes chandelles'.

10 Ronsard, Euvres completes, éd. J. Cérad, D. Ménager, M. Simonin, Paris, Gallimard, 1994,
« Gayeté », p. 879, t. 11, v. 59-69. Toutes nos citations de ce texte renvoient a cette édition.

" « Con haut monté sur les cuisses tant fermes, / Qui fait rempart aux assauts et alarmes », « Blason
du con de la pucelle », p. 86, v. 23-24.

2 Ibid., p. 86, v. 28.

13 Ronsard, Livret de Folastries, in Ronsard, (Euvres complétes, t. 1, p. 571, v. 12-14.



« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin chez les poétes... 145

D’ou vient cette métaphore religieuse ? Sans doute d’une forme de fétichisme
de chaque partie du corps féminin, propre a la rhétorique des blasons, et dont
Cécile Alduy a montré ce qu’il pouvait avoir de blasphématoire pour I’époque:
« il détréne un autre culte de membres épars, le culte des reliques, et une autre
hypostasie du démembrement, la martyrologie'* ». Mais la métaphore religieuse
vient peut-étre également dans le cas présent d’un lien plus étroit qui avait été
tiss¢ dans Le Roman de la Rose entre les reliques et les parties génitales : une
réflexion de Raison sur I’arbitraire des signes proposait de substituer « reliques »
a « couilles », montrant par 1a que ce n’est pas le mot qui est obscéne mais la
chose qu’il désigne. Cependant, la référence a la religion et a 1’adoration des
reliques dans nos poeémes fait probablement écho plus prosaiquement a une
position €rotique particuliére dans laquelle I’homme est a genoux, les chandelles
métaphorisant le sexe masculin.

Sans chercher I’exhaustivité, nous nous arréterons sur une autre image qui
parcourt les textes littéraires représentant le sexe féminin, c¢’est la métaphore
animale, qui rejoint la fagon dont on a pu imaginer [’utérus comme une sorte
d’animal vivant. L’image la plus fréquente est celle du connin : « Petit connin
plus que lévrier hardi », « Connin vétu de ton poil follaton »'°. Le ventre est alors
qualifié de « Ventre clapier sans nulle ordure, / Ou le connil fait sa demeure »
(p. 82, v. 47-48). Cette métaphore du connil exploite la connotation du lapin
qui est celle d’une sexualité insatiable or c’est bien souvent ainsi que la femme
est représentée : toujours ardente au plaisir sexuel. Mais la métaphore s’appuie
sur une analogie sonore de la premiére syllabe « con »'¢. De plus la métaphore
est double puisque le connin ne désigne pas seulement le lapin mais, d’apres le
dictionnaire Atilf, par métonymie, le terrier ou la galerie souterraine du lapin...
Le « connin » désignerait alors le sexe féminin par cette image du trou, de la
galerie souterraine.

Le « conduit » ou le « trou » revient tres régulieérement pour désigner le sexe
féminin en poésie. S’il reléve de la description anatomique comme on 1’a vu, il
va donner lieu également a tous les fantasmes en suscitant le désir ou la crainte :
I’inquiétude de sa part invisible. Il est un « abisme cruel »'” dira Molinet dans une
épitre-complainte, au contraire du « petit trou, trou mignard, trou velu » du sonnet
de Ronsard (v. 9) qui débute par 1’¢loge de la « petite fente » :

14 C. Alduy, « Archéologie d’un gros plan. Sémiologie du sexe imprimé dans les Blasons ana-
tomiques du corps féeminin (1539-1568) », Obscénités renaissantes, éd. G. Eureux, H. Roberts,
L. Wejman, Geneve, Droz, 2011, p. 163-192, 176.

15« Blason du con », p. 83-84, v. 2 et 6 ; « 1évrier » se prononce en deux syllabes.

' Voir dans un autre registre « Le Temple de Cupido » de Clément Marot, in Euvres, t. I, p. 39,
v. 430, ou il est question aussi de chasse aux « Connilz » et autres animaux.

17 J. Molinet, « Complainte d’ung Gentilhomme a sa Dame », in Les Faictz et Dictz, éd. N. Dupire,
Paris, Société des anciens textes frangais, 1937, p. 729, v. 47.



146 Pascale Chiron

Je te salue 6 vermeillette fante,

Qui vivement entre ces flancs reluis :

Je te salue 6 bienheuré pertuis,

Qui rens ma vie heureusement contante'.

Ce « lyrisme de la fente », d’autant plus lyrique que le poéme terminait le
recueil en 1553 et marquait ainsi la péroraison, tire vers le comique par son sujet
trivial et fait écho a une longue tradition : depuis le trou « prodigieux ! » de Dame
Hersent'’dans Le Roman de Renart jusqu’aux « calybristis »*° des femmes chez
Rabelais, la «solution de continuité manifeste »?!, voire 1’« énorme solution de
continuité »** qui désigne le « comment a nom » féminin ouvre un espace qui est
un imaginaire ambigu : le trou fait signe vers une violence latente ; il peut étre une
plaie, une blessure qui réinvestit le motif courtois de la blessure amoureuse, en le
déplagant dans le registre physico-anatomique grotesque®.

Ces images, multiples, et parfois présentes dans un méme poeéme, disent
I’impossibilit¢ d’épuiser la représentation du sexe féminin, en lien avec
I’inépuisable intérét du pocte pour le corps féminin, que cet attrait soit celui du
désir ou celui de la curiosité inquicte.

Les figures rhétoriques pour le dire ou ne pas le dire

A vpartir de ces exemples poétiques, on peut caractériser une forme de
stylistique de la représentation du sexe féminin qui s’appuie sur un certain nombre
de traits et de figures disant I’inépuisable fécondité de la représentation :

Con, non pas con, mais petit sadinet.
Con mon plaisir, mon gentil jardinet,
Ou ne fut onc plant[¢é] arbre ni souche.

Les images s’ajoutent les unes aux autres grace a la figure de I’accumulation,
la riche caractérisation, juxtaposée par parataxe, nourrit et amplifie ’image. La
figure de la correction, 1’épanorthose, par son mouvement d’avancée et de reculée

18 Ronsard, Livret de Folastries, op. cit., p. 571, v. 1-4.

1 Le Roman de Renart, dir. A. Strubel, Paris, Gallimard, 1998, Branche III, p. 138.

2 Voir le chapitre 15 de Pantagruel.

21 Pantagruel, XV, (Buvres complétes, éd. M. Huchon, Paris, Gallimard, 1994, p. 270.

22 Quart Livre, XLVII, OC, p. 648 : « Lors [elle] se decouvrit jusques au menton en la forme
que jadis les femmes Persides se prasenterent a leurs enfans fuyans de la bataille, et luy monstra
son comment a nom. Le Diable voyant I’enorme solution de continuité en toutes dimensions, s’es-
cria. “‘Mahon, Demiourgon, Megere, Alecto, Persephone, il ne me tient pas. Je m’en voys bel erre.
Cela ? Je luy quitte son champ’ ».

2 Voir Le Roman de Renart, op. cit., « Branche III », p. 140 : « ¢’est une plaie qu’on ne peut pas
vaincre et dont ne peut pas toucher le fond ».



« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin chez les poétes... 147

fait de la figure de la correction une figure idéale du désir. Ce bref exemple nous
fait assister a une forme de parade stylistique pour approcher I’objet textuel désiré.

C’est le propre de la rhétorique épidictique que de donner a penser que les
mots sont trop peu pour dire la chose, mais dans le cas de la représentation du
sexe, ce plaisir toujours insatisfait des mots devient la métonymie du plaisir sexuel
attendu. Ce que disent trés bien ces deux vers du blason du con : « O con, qui peut
a ta louange tendre ? / Ou est I’engin qui te puisse comprendre ? » (p. 86-87, v.
9-10). L’équivoque est évidente, qui joue d’une part sur le sens du mot engin,
pouvant désigner a la fois 1’esprit, I’intelligence et le membre viril** et d’autre part
sur le verbe « comprendre » qui, si on sépare le préfixe, revient a évoquer 1’acte
sexuel : « con prendre». Autrement dit, parvenir a faire I’éloge du sexe féminin est
mis sur le méme plan, grace a I’équivoque, que ’acte sexuel : désir sexuel et désir
de nommer le sexe féminin, ¢’est tout un.

De fait, une expression revient réguliérement pour désigner I’irreprésentable
sexe féminin au XVI¢ siécle : le « comment a nom »*. L’expression fonctionne sur
I’équivoque de la premiere syllabe de « comment », celle-ci étant nasalisée comme
le substantif « con ». Dans le « comment a nom », le « con » se voit et se dérobe tout
a la fois, dilu¢ dans I’adverbe interrogatif. Ce jeu formel est a I’image du jeu de la
représentation du sexe féminin qui se dérobe lui aussi, d’une certaine maniére, a la
représentation. Comme I’écrit Michele Clément, ¢’est une « périphrase fonctionnant
sur la substantivation d’une interrogation sans réponse »2°.

L’équivoque sur le mot « con » est un jeu stylistique trés apprécié au XVIe
siécle, dans la continuité du Moyen Age : on pense par exemple au fabliau dans
lequel une dame feint a son mari d’accorder a son amant un « faucon », oiseau
de proie, lorsqu’elle parle de son faux con?’. Rabelais a son tour ne se prive
pas du jeu entre « flaccon » et « flac con » dans les propose des bien ivres de
son Gargantua : « Quelle difference est entre bouteille et flaccon ? Grande, car
bouteille est fermée a bouchon, et flac con a vitz »*. L’équivoque est facilitée par
la fréquence de cette syllabe « con », en particulier comme préfixe, ou dans la
conjonction suivie du pronom personnel : « qu’on »* comme dans le coq a I’ane

24 Par dérivation du sens d’intelligence a celui de ’instrument qui matérialise la capacité d’inven-
tion a celui de membre viril. Voir le dictionnaire de Moyen Frangais Atilf.

2 Voir Rabelais, Tiers Livre, op. cit., chap. XXVIII, p. 443 ; Quart Livre, XLVII, p. 648.

% M. Clément, « De I’anachronisme et du clitoris », Le Frangais préclassique (1500-1650), Paris,
Champion, 2011, p. 27-45.

7 Fabliau « De Guillaume au faucon », in Chevalerie et grivoiserie, Fabliaux de chevalerie, éd. J.-L. Le-
clanche, Paris, Champion, 2003, p. 147-186. L’équivoque dans ce fabliau du « faux con » ne passe plus
par la coprésence des deux séquences équivoquées, mais est restituée par 1’esprit du lecteur. « Le double
dire le céde alors au double entendre ». Cf. F. Cornilliat, « Quelques enjeux de la rime équivoque », Bul-
letin de I’Association d’étude sur I’humanisme, la réforme et la renaissance, 1991, n° 33, p. 8.

2 Rabelais, Gargantua, op. cit., chap. 5, O.C.

¥ Voir plus haut Jehan Marot, Les Deux recueils, éd. G. Defaux, T. Mantovani, Genéve, Droz, 1999,
p- 83 : « Tant qu’il suffist d’amours je me contente » qui fait rimer « con tempté » et « contenté », v. 3 et 4.



148 Pascale Chiron

de Marot : « Un con n’est pas tout ce qu’on pense ». L’épitre de Molinet que
nous citions plus haut, adressée par un poéte vérolé a sa dame, est a cet égard un
sommet de 1’art, en voici un extrait :

Ah ! la belle, pour qui plus de maulx je comporte

Que pour femme aujourd’huy qui sus terre con porte,
Oyés les grandz regretz, que faire me convient,

Pour le mal que sur moy pour vostre seul con vient;

Je fus bien malheureux, il fault que le confesse,

Quand oncques vous touchay tetins, cuisses, con, fesses,
Et chier m’est le bancquet, la feste et le convys,

Qui fust premier moyen par quoy vostre con vys;

Car j’endure grands maulx, sans espoir de confort,
Seullement pour avoir aymé vostre con fort (v. 1-10).

Trente-huit équivoques forment cette « com-plainte » dont le titre lui-méme
devient équivoque. Tabourot s’est penché sur ces équivoques et continue ainsi :

Je viendray aux exemples, qui t’instruiront avec quelle gaillardise et discretion on les peut
practiquer. Et pour commencer, j’entameray ce mot d’Equivoque, sur equivoquons : Mes
dames on a fait vos maris coquus : et qui ? vos cons, respond le bon compagnon®.

Le plaisir du jeu de mots souffle I’érotisme jusque dans la langue, quand bien
méme on feindrait de rejeter le mot et la chose, comme dans un manuscrit signalé
par les éditeurs de Jehan Marot :

Dieu vous gard la compagnie / Je n’ose dire com
Car je hetz toutes choses / ou on nomme le con.
Je hetz en lescripture dominus vobiscum

Et lave maria pour dominus tecum?®'.

Le poéte « n’ose dire com », mais il le dit : la prétérition sur le plaisir du
sexe vaut la encore plaisir du texte. Et le jeu devient presque autotélique, la
représentation ne semblant plus du tout a I’horizon du po¢me, dans le coq a I’ane
de Marot suivant :

Mais voy tu ce diable de con

Qui a tant faict de cardinaux,
Force evesques, abbez nouveaux ?
Jamais un tel con ne conna:

Celui qui premier I’enconna

Le trouva con de connerie.

Tais toy follastre, qu’on ne rye
Que tu y fusses enconné!

30 Tabourot, Bigarrures (1583), cité par F. Cornilliat, op. cit., p. 7.
31 Ms. BnF fr. 17527, £ 108 v, in Jehan Marot, 1999, p. 351, « notes et variantes ».



« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin chez les poétes... 149

C’est un grand con rataconné:
L’on joueroit dedans a la paulme.
Il menge le tiers du royaulme.
Pendu soit il qui le conna,

Et celle avec, qui le con a.

En enfer soit il confondu.
L’argent est en ce con fondu,
Puis le peuple le recompense.
Un con n’est pas tout ce qu’on pense:
Tel n’en a point qui en a trop.
C’est un chat qui va bien le trot
Pour bien gripper une soury?.

L’équivoque se combine ici avec un jeu sur la dérivation a partir du mot
« con » (con, enconna, connerie, rataconné, enconné, conna) ou il est difficile de
percevoir un sens caché. S’agit-il d’une allusion a I’insatiabilité¢ de la duchesse
d’Estampes, comme I’indique la note de G. Defaux, ou bien le poéte se laisse-t-il
aller a une forme d’ivresse dionysiaque verbale ?

Ce jeu fréquent sur le mot « con » et la présence méme de ce substantif pour
désigner le sexe féminin vont pourtant connaitre un déclin. « Rare a partir du milieu
du XVII® siecle et jusqu’a la seconde moitié du XIX° siecle »*, ce mot pourrait étre
I’indice d’un changement de réception des textes représentant le sexe féminin, indice
d’une censure que les textes libertins du début du X VII¢ siécle subiront de plein fouet.

Les textes représentant le sexe féminin dont nous avons parlé, blasons,
Folastries de Ronsard, Complainte de Molinet, narrations rabelaisiennes,
pourraient témoigner d’une certaine libert¢é dans la création poétique qui
contribuerait a créer I’image d’une Renaissance a la « sensualité joyeuse »*,
sous la tutelle de Genius et de son énergie vitale, une Renaissance qui fréquente
Dionysos autant qu’Apollon.

Liberté poétique : Dionysos et Apollon

Ronsard publie Les Folastries et son poéme sur la « vermeille fente » un an
apres la premiere édition des Amours. L’inspiration courtoise, pétrarquiste, cohabite
au sein du pocte avec cette veine gaillarde. De méme, mais cette fois a ’intérieur

32 Cl. Marot, op. cit., « Le Grup », t. 2, p. 737-744.

33 Dictionnaire historique de la langue frangaise, dir. A. Rey, Paris, Dictionnaires le Robert, 1998,
t. I, p. 831 : « Ce mot bref et mal sonnant offre pour I’histoire du lexique un intérét remarquable : son
ancienneté, son origine latine, sa double valeur, ses nombreux dérivés et composés, enfin le tabou
qui I’efface de la plupart des recueils de mots et des études linguistiques du XVII¢siécle jusqu’a une
époque récente, tous ces ¢léments requierent une mise au point ».

3 M. Jeanneret, La Muse lascive, Anthologie de la poésie érotique et pornographique francaise
(1560-1660), Paris, José Corti, 2007, p. 9.



150 Pascale Chiron

d’un méme recueil, les veines courtoise et priapique vont s’enchainer chez un auteur
comme Jehan Marot: le rondeau « D’un seul regard tant plus luysant qu Estelle/
Tu m’as navré d’une playe cruelle », dans la tradition la plus courtoise, préceéde
immédiatement le poéme qui jouera gaillardement avec la syllabe « con » et qui
commence ainsi : « Tant qu’il suffit d’amours je me contente »**. De méme dans le
recueil des blasons anatomiques, la description élogieuse du « con » se situe dans
la continuité des blasons du sourcil, de I’ceil, les parties nobles et les parties basses
peuvent jouir d’un méme parti pris poétique qui est celui de 1’éloge. Cette alliance
étonne un regard moderne passé par le filtre du classicisme et la dichotomie qu’il
instaure entre le haut et le bas, le « courtois » et le « grivois », entre ce qui est licite
et ce qui ne I’est pas. La Renaissance congoit visiblement la coexistence de ces deux
inspirations et ne semble pas choquée par la crudité de certaines images : Etienne
Pasquier t¢émoigne de son admiration pour Ronsard, et dit ceci a propos des Folastries
du prince des poétes : « il seroit impossible de vous en courroucer sinon en riant »*¢.

Deux explications peuvent étre avancées pour comprendre cette réception.
Le choix de la description statique du « con » par des phrases souvent averbales
dans les blasons ou avec tres peu de verbes conjugués, comme dans la poésie de
Ronsard, contribue sans doute a rester du c6té de 1’érotique sans basculer dans le
pornographique : ce n’est pas I’acte sexuel qui est représenté mais le sexe féminin,
dévoilé par les métaphores poétiques. Quand I’image se met a bouger comme dans
le poéme de Jehan Marot : « C’est ung chemin obscur et lourde sente, / Dont riens
ne vault la montée et descente » (p. 83, v. 10-11), le poéte frole la fronti¢re entre
érotisme et pornographie, mais les images permettent de maintenir un voile stylisé
sur I’acte sexuel. En effet, la différence entre érotique et pornographique n’est
pas seulement entre description et action, mais elle est liée aussi a la stylisation,
a I’esthétisation du sexe féminin par un travail sur la langue :

En d’autres termes, le poéme [érotique] affiche sa forme et son art, attire 1’attention sur
sa texture littéraire tout autant si ce n’est plus que sur le grain de peau de la femme dont
I’étreinte est décrite. L’érotisme serait le régne de la littérarité affichée; le pornographique
de P’effet de réalité®. L'un privilégierait le texte, qui s’emballe et proliféere, I’autre le
référent, au sens ou ¢’est le corps, ses ébats et ses fluides qui envahissent la page®®.

35 J. Marot, op. cit., p. 83.

3¢ Cité par F. Cornilliat, « Obscénité de la poésie : le cas du Livret de Folastries de Ronsard », Ré-
forme, Humanisme, Renaissance, 2009, n° 68, p. 29.

37 C. Alduy, « Le Sexe en toutes lettres a la Renaissance », Réforme, Humanisme, Renaissance,
2009, n° 68, p. 9, note 3 : « la cour supréme des Etats-Unis a statué dans Miller vs. California (1973)
qu’une ceuvre qui représente 1’acte sexuel n’est considérée comme pornographique d’un point de
vue juridique que si elle sollicite les ‘bas instincts’ du public et est dépourvue de toute valeur litté-
raire, artistique, politique, ou scientifique ».

38 Ibid., p. 19. « Bien entendu, cette opposition schématique entre littéraire et littéral, entre description
et action, entre poétique de la figure et réalisme cru, entre imaginaire mythologique et compte rendu
anatomique, souffre des exceptions. Elle permet cependant de situer chaque texte et chaque auteur le



« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin chez les poétes... 151

On apu analyser plus haut un certain nombre de figures (dérivation, équivoque)
qui produisent cet effet d’« emballement ».

La deuxiéme explication qui permet de comprendre la réaction de
Pasquier a la poésie trés libre de Ronsard est celle de la relativité de la notion
d’« Obscene ». L’ obscene est associé al’idée de transgression : ¢’est le fait de montrer
ce qui ne doit pas étre montré (0b scaena est ce qui doit rester hors de la scéne). Soit
le poéte a conscience de cette transgression et la commet consciemment, soit le
lecteur pergoit le texte comme obscéne parce que celui-ci transgresse les limites
esthétiques et morales que ce lecteur s’est fixées, les deux ne sont pas exclusifs®.

Obscéne : complexité et enjeu d’une perception

Or, a la Renaissance méme, cette perception de 1I’obscénité, ou non, des textes
dont nous venons de parler a été trés complexe. Si Pasquier ne voit pas la poésie
des Folastries comme « obscéne », « la pétulance ludique » du texte occultant,
euphémisant une éventuelle portée transgressive*, ces poémes ont pu étre pergus
comme obscénes par les censeurs. Ainsi le sonnet sur « la vermeille fente » de
Ronsard est briilé avec son jumeau masculin sur « la lance d’or », au moment
ou ils paraissent en 1553, et ils disparaitront des (Euvres de 1560. On n’attend
donc pas la fin du siécle ou la poésie de Théophile de Viau pour censurer les
représentations du sexe féminin*'. La Renaissance ne permet pas tout, elle est
nuancée dans sa réception de telles représentations.

Quant aux blasons anatomiques du corps féminin, ils ont subi eux aussi la
censure ou la controverse : au sein méme du recueil de 1543, le blason du con
est contredit dans son élan par le contreblason du con qui, sans renoncer a la
représentation du sexe féminin, moralise le sujet. Mais de maniére plus radicale
au cours de I’histoire, les blasons du con sont 1’objet de censure. Sur I’exemplaire
de I’Arsenal (Paris, 1550), tous les mots grossiers ont été rayés, et les blasons du
Cul et du Con ont été arrachés. L’édition de 1568 (Paris, Veuve Bonfons) a rejoint
quant a elle I’Enfer de la bibliotheque*.

Cette réflexion sur la perception relative de 1’obscénité des textes peut encore
étre approfondie par une approche plus politique. La censure ou le rejet de ce type

long d’un continuum ou s’opposent de fait une tendance a privilégier la prolifération des signes de
substitution d’une part, et, de I’autre, la volonté d’exhiber la nudité des corps saisis en plein acte ».

3 Ibid., p. 10 : « Ce qui délimite la sphére de I’érotique et la sépare de ’obscéne, ¢’est un seuil de
tolérance pour les représentations du corps et de I’acte amoureux qui transforme un sonnet priapique
en insoutenable insulte, interprétation morale et éthique propre a chaque génération, chaque groupe,
chaque époque, qui juge tel ou tel mot, image, pose, propres ou impropres a étre mis en texte ».

40 J’emprunte cette expression a Madeleine Jeay, p. 132.

41 Voir le tournant décrit par M. Jeanneret, op. cit., p. 12-13 : « Un tour de vis scabreux, a la charniére des
années 1600 a 1620, fait basculer 1’érotisme dans la pornographie. [...] la montée du malaise est palpable ».
42 Voir C. Alduy, op. cit., p. 12, note 10.



152 Pascale Chiron

de poésie dont témoigne I’histoire littéraire du XIX® et du premier XX¢ siécle est
constitutif de la construction d’une nation frangaise qui choisit I’univers courtois
en excluant de son imaginaire politique les représentations corporelles et sexuelles
qui parcouraient la Renaissance dans la continuit¢ du Moyen Age. Le livre de
Zrinka Stahuljak, L’Archéologie pornographique, paru en 2018, dit « comment la
construction de la sexualité médiévale par le XIX¢ si¢cle est impliquée, a la méme
époque, dans la constitution de la nation et de I’empire, et dans la définition de la
race, de I’hygiéne, du mariage et de la famille ». L’ouvrage croise les domaines de
I’histoire politique, de I’histoire médicale et de I’histoire littéraire pour montrer
comment une nation se construit sur la censure d’une partie de la culture sexuelle
qui avait pu se développer au Moyen Age, cette méme culture qu’on a vue
a ’ceuvre dans sa continuité a la Renaissance. Dans son dernier chapitre, en guise
de conclusion, intitulé « De la pornographie a 1’archéologie : Priape au musée
de Cluny », Zrinka Stahuljak raconte comment Arthur Forgeais propose en 1860
de faire don de sa collection d’enseignes de pélerinage et d’enseignes profanes,
datant pour la plupart de la fin du Moyen Age, au Musée national du Moyen Age
qui en fera effectivement I’acquisition en 1861-1862. Une petite partie était « des
enseignes profanes a contenu explicitement sexuel » et Forgeais en fit, en 1878, un
livre a part appelé Priapées. Les premiéres pages justifient cette publication par
1I’érudition : « Il est des turpitudes que 1’on ne doit pas réunir sans motif sérieux,
et j’ai cette excuse que mon ouvrage ne sera probablement pas feuilleté hors du
centre des gens graves. La forme, d’ailleurs, y est toujours assez grossiére pour
ne pas enflammer les imaginations »*. Ces piéces sont restées longtemps dans les
coulisses du Musée, jamais exposées. « L’exposition de pieces archéologiques
médiévales incluait non seulement le risque d’exciter le public mais aussi de faire
honte a la nation. L’ Art du sexe ne pouvait circuler que sous la forme d’artefacts
gréco-romains, alors que le Moyen Age devait se contenter d’avoir forgé un Art
d’aimer » (p. 330-331). Ce n’est qu’en 1998 qu’une premiere enseigne érotique
de la collection Forgeais, qui représentait un phallus a deux jambes portant une
cloche, put étre exposée au Musée. Cette exposition fut suivie par I’acquisition
d’une nouvelle enseigne représentant un sexe féminin porté par trois phallus.
Cette mise en lumiére de la part cachée de I’histoire de la sexualité correspondait
a « la nouvelle philologie et [au] nouveau médiévisme des années 1990 » (p. 333)
qui amenaient a reconsidérer le rapport des études médiévales a la sexualité.

Cette intrication étroite entre 1’histoire de la représentation du sexe dans la
littérature, I’histoire politique de la construction d’une nation et I’histoire de la
médecine permet d’attirer I’attention sur I’enjeu politique de notre colloque :
parler de la représentation du sexe féminin en 2021 est une forme d’engagement
qui va bien au-dela du plaisir littéraire et scientifique pris a la recherche.

4 7. Stahuljak, L’Archéologie pornographique, Médecine, Moyen Age et histoire de France,
Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2018, p. 322.



« Comment a nom » : nommer et représenter le sexe féminin chez les poétes... 153

Bibliographie

Alduy, Cécile, « Archéologie d’un gros plan. Sémiologie du sexe imprimé dans les Blasons anatomiques
du corps féminin (1539-1568) », Obscénités renaissantes, Genéve, Droz, 2011, p. 163-192

Alduy, Cécile, « Le Sexe en toutes lettres a la Renaissance », Réforme, Humanisme, Renaissance,
2009, n° 68, p. 9-28, https://doi.org/10.3406/rhren.2009.3199

Anatomie d’une anatomie, Nouvelles recherches sur les blasons anatomiques du corps féminin, éd. Ju-
lien Goeury, Thomas Hunkeler, Geneve, Droz, 2018

Blasons anatomiques du corps féminin, éd. Julien Goeury, Paris, GF Flammarion, 2016

Clément, Michele, « De I’anachronisme et du clitoris », Le Frangais préclassique (1500-1650), Paris,
Champion, 2011

Cornilliat, Frangois, « Obscénité de la poésie : le cas du Livret de Folastries de Ronsard », Réforme,
Humanisme, Renaissance, 2009, n° 68, p. 29-39, https://doi.org/10.3406/rhren.2009.3200

Cornilliat, Frangois, « Quelques enjeux de la rime équivoque », Bulletin de I’Association d’étude
sur [’humanisme, la réforme et la renaissance, 1991, n° 33, p. 5-30, https://doi.org/10.3406/rh-
ren.1991.1806

Dictionnaire historique de la langue frangaise, dir. Alain Rey, Paris, Dictionnaires le Robert, 1998, t.

Fabliau « De Guillaume au faucon », in Chevalerie et grivoiserie, Fabliaux de chevalerie, éd. Jean-Luc
Leclanche, Paris, Champion, 2003, p. 147-186

Jeanneret, Michel, La Muse lascive, Anthologie de la poésie érotique et pornographique frangaise
(1560-1660), Paris, José Corti, 2007

Jeay, Madeleine, « Dire ou ne pas dire.  Faire catleya ” au Moyen Age », in Obscéne Moyen Age ? dir.
Nelly Labeére, Paris, Champion, 2015, p. 115-143

Le Débat sur Le Roman de la Rose, éd. Eric Hicks, Paris, Champion, 1977

Le Roman de la Rose, éd. Armand Strubel, Paris, Le Livre de Poche, 1992

Le Roman de Renart, éd. Armand Strubel, Paris, Gallimard, 1998

Marot, Clément, « Le Grup de Cl. M. », in Euvres poétiques, ¢éd. Gérard Defaux, Paris, Classiques
Garnier, 1993, t. 11

Molinet, Jean, « Complainte d’ung Gentilhomme a sa Dame », in Les Faictz et Dictz, éd. No€l Du-
pire, Paris, Société des anciens textes frangais, 1937

Rabelais, uvres compleétes, ¢d. Mireille Huchon, Paris, Gallimard, 1994

Ronsard, Euvres complétes, éd. Jean Cérad, Daniel Ménager, Michel Simonin, Paris, Gallimard,
1994, t. I-11

Zrinka, Stahuljak, L’Archéologie pornographique, Médecine, Moyen Age et histoire de France, Rennes,
Presses Universitaires de Rennes, 2018

Pascale Chiron est maitre de conférences en littérature du XVI¢ siecle a I'université Toulouse
Jean-Jaures (PLH-ELH EA 4601). Ses recherches portent sur deux domaines, celui des études
seiziémistes : P. Chiron s’intéresse a la période de transition entre le Moyen Age et la Renaissance ;
son gout pour le théatre ’améne a explorer ces dernicres années le théatre de la Renaissance en
lien avec la question du corps et de la voix. Le second domaine est celui de la didactique de la
littérature : aprés avoir créé a I'université des cours de lecture a voix haute pour les ¢tudiants de
Lettres modernes, elle a publié plusieurs articles sur le sujet avec Philippe Chométy et prépare un
manuel universitaire sur la « mise en voix » de la littérature dans un cursus mention Lettres.


https://doi.org/10.3406/rhren.2009.3199
https://doi.org/10.3406/rhren.2009.3200
https://doi.org/10.3406/rhren.1991.1806
https://doi.org/10.3406/rhren.1991.1806

	_GoBack
	_GoBack

