ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026 C O PE
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.07

Member since 2019
JM14486

Nicolas Garnier

Université de Sorbonne Université
https://orcid.org/0009-0007-9882-628X
niegarnier@gmail.com

Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans
le Roman de Renart

RESUME

Le Roman de Renart présente dans cinq de ses récits des sexes féminins : dans le Viol d’Hersent,
Comment Renart Parfit le con, Renart nigromancien, la Confession Renart et la Monstrance des
culs. Les textes utilisent deux métaphores habituelles pour désigner les organes génitaux féminins
asavoir le trou et I’animal, mais les relient de fagon étroite par le fait de sa poétique, ou la bestialité et
le désir sont centraux. Ces termes montrent I’importance accordée a la vision, puisqu’ils permettent
d’appréhender ce qui parait insaisissable. Cette vision se veut, avant tout, domination masculine sur
le corps féminin : le Roman de Renart t¢émoigne d’un male gaze des plus prégnants. Néanmoins, il
s’agit également du premier texte littéraire a évoquer le clitoris, grace au terme « landie », défini
comme propre aux femmes. En ce sens, le Roman de Renart dévoile également des failles dans cette
domination masculine.

MOTS-CLES — Roman de Renart, sexe féminin, métaphore sexuelle, male gaze, clitoris

And Renart Created Woman: Representations of the Female Sex in the Roman De Renart

SUMMARY

The Roman de Renart presents female genitals in five of its stories: in the Viol d’Hersent, Comment
Renart Parfit le con, Renart nigromancien, the Confession Renart, and the Monstrance des culs. The texts
use two common metaphors to designate female genitals, namely the hole and the animal, but closely
link them through its poetics, where bestiality and desire are central. These terms show the importance
given to vision, since they allow us to grasp what seems elusive. This vision is intended, above all, to

© by the Author, licensee University of Lodz — Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an
@creative open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution
COMMONS license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)
Received: 03.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025.

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: None. Ethical
considerations: The Author assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the
publication.

[127]


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0009-0007-9882-628X
https://orcid.org/0009-0007-9882-628X
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.07

128 Nicolas Garnier

be male domination over the female body: the Roman de Renart bears witness to a most powerful male
gaze. However, it is also the first literary text to evoke the clitoris, thanks to the term “landie”, defined as
specific to women. In this sense, the Roman de Renart also reveals flaws in this male domination.

KEYWORDS - Roman de Renart, female sex, sexual metaphor, male gaze, clitoris

Que le Roman de Renart, recueil de courts récits comiques des XII® et
XIII° siecles appelés branche, expose dans ses contes plusieurs sexes féminins
n’a rien de trés étonnant'. En effet, la littérature comique médiévale semble
se faire un malin plaisir a exhiber de fagcon plus ou moins explicite ce qui doit
normalement rester caché, ce qui lui a d’ailleurs valu d’étre considéré, parfois
hativement, comme carnavalesque>. Un autre genre de littérature comique,
contemporain des branches renardiennes, s’en est méme fait une spécialité. Il
s’agit des fabliaux, dont certains titres sont d’ailleurs sans équivoques. On peut
ainsi penser a De [’annel qui faisoit les vis grans et roides, a Berengier au lonc cul
ou au Jugement des cons. Nombreux sont ces récits qui n’hésitent pas a exposer
clairement les organes génitaux, qu’ils soient masculins ou féminins, dans des
situations clairement destinées a créer le rire®. Il n’est donc guére étonnant que
le Roman de Renart, qui a souvent été comparé avec les fabliaux notamment
pour son rapport au corps?, développe lui aussi des descriptions de sexes dans
ses pages. Néanmoins, certaines différences sont assez marquées. Tout d’abord,
les appareils génitaux masculins occupent une place bien plus réduite dans les
branches renardiennes que dans les fabliaux. On en trouve bien, mais toujours
dans une circonstance trés particuliere : celle de la castration. En effet, lorsqu’un
sexe masculin est décrit, ¢’est uniquement lorsqu’il vient d’étre mutilé®.

La représentation des sexes est donc bien plus violente que dans les fabliaux.
Dans ceux-ci, on peut constater la vision trés jubilatoire d’une « sexualité

! Nous utiliserons comme édition de référence celle de la Pléiade, qui a ’avantage de proposer
I’ensemble des branches existantes. Voir Le Roman de Renart, éd. et trad. A. Strubel, avec la colla-
boration de R. Bellon, D. Boutet, S. Lefévre, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothéque de la Pléiade »
1998. Toutes les références ultérieures font référence a la méme édition.

2 Voir M. Bakhtine, L eeuvre de Francois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la
Renaissance, trad. Andrée Robel, Paris, Gallimard, 1982. Pour une lecture des aventures de Renart
a partir des théses bakhtiniennes, voir P. Walter, « Renart le fol : motifs carnavalesques dans la bran-
che XI du Roman de Renart », L'information littéraire, 1989, vol. 41, n° 5, p. 3-13.

3 La question du sexe féminin dans ce corpus a déja été largement traité : voir J. Burns, “Knowing women:
female orifices in Old French farce and fabliau”, Exemplaria, 1992, n° 4, p. 81-104; Bodytalk: When
Women Speak in Old French Literature, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1993; S. Gaunt,
Gender and genre in medieval French literature, Cambridge, Cambridge University Press, 1995.

4 Voir J.-R. Valette, « Le rire et le corps : éléments d’esthétique médiévale (XIIe-XIII¢ siccle) », in
L’Esthétique du rire, éd. A. Vaillant, Nanterre, Presses Universitaires de Paris Ouest, 2012, p. 21-45.
5 On peut citer I’émasculation du prétre par Tybert dans le Jugement Renart, la castration d’Ysen-
grin dans Renart Jongleur, et celle du goupil lui-méme dans la Mort de Renart.



Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart 129

joyeuse »°, ou les organes génitaux sont présents a profusion, comme dans les
Souhaits de Saint Martin, ou les deux époux se retrouvent couverts de sexes.
Ce n’est pas vraiment le cas dans le Roman de Renart : si les organes génitaux
masculins sont présentés uniquement dans le cadre d’émasculation, le sexe
féminin est également souvent représenté¢ dans un contexte d’extréme violence.
Ainsi, le sexe de la louve Hersent est-il décrit pendant le viol de celle-ci. On peut
¢galement citer le récit Comment Renart parfit le con, ou le goupil est chargé
d’améliorer le sexe féminin, et pour ce faire, mutile trois animaux. Le contexte est
donc bien plus brutal que dans les fabliaux, et le sexe féminin y est également plus
représenté que le masculin, réduit a sa seule mutilation.

On retrouve en tout cing scénes du Roman de Renart qui exposent ainsi 1’organe
sexuel féminin : la branche du Viol d’Hersent, ou le héros contemple le sexe de sa
victime éponyme, la branche Comment Renart parfit le con, ou Renart est chargé
par le roi Connin de perfectionner le sexe féminin qui n’est alors qu’une immense
béance faite a la béche par le roi en question, Renart nigromancien, qui reprend
la branche précédente, mais ou Renart modele le sexe d’une lionne qu’il a lui-
méme créé par magie pour le Roi Noble, la Confession Renart, ou le goupil et son
confesseur disputent du sexe féminin et de ses pouvoirs, et enfin la Monstrance des
culs, ou la femme d’un paysan présente son sexe afin de prouver qu’elle a le cul le
plus long. Si la violence est bel et bien présente, on voit que les sexes féminins sont
présentés dans un cadre plus varié que leurs homologues masculins.

Cette prééminence du sexe féminin peut s’expliquer au vu de I’importance
accordée au désir dans le Roman de Renart. Caractérisées dans une célebre citation
de Jacques le Goff comme « I’épopée de la ruse et de la faim »’, les aventures
renardiennes sont en effet essentiellement centrées sur un appétit inextinguible
qu’il faut rassasier sans cesse. De facon plus générale, Renart est le personnage
qui sait jouer des désirs les plus inavoués de ces interlocuteurs pour les manipuler
a sa guise®. Dans ce roman du désir, il ne semble dés lors guére étonnant que
les sexes les plus représentés soient justement les féminins. Dés lors, ceux-ci se
retrouvent réduits a n’étre que des objets de désir. Certes, ils occupent une place
importante dans la narration, mais sont réduits a des objets, et non a des sujets,
a I’inverse de ce que I’on peut trouver dans certains fabliaux®. Qui plus est, ils
s’inscrivent dans un genre ou la représentation animale est centrale'®. Dés lors,

¢ M. Dupuy, M. Grodet, « Conclusion », Questes 21, Grivoiserie, pornographie, scatologie, 124,
https:/doi.org/10.4000/questes.2681

7 J. Le Goff, La civilisation de I’ Occident médiéval, Paris, Flammarion, 2008, p. 206.

8 Voir a ce sujet C. Reichler, La diabolie, la séduction, la renardie, I’écriture, Paris, Les Editions de Mi-
nuit, 1979 et J. Sheidegger, Le Roman de Renart ou le texte de la dérision, Genéve, Librairie Droz, 1989.
% Jane Burns avait ainsi noté que les sexes féminins pouvaient aller jusqu’a prendre la parole dans
les fabliaux, genre pourtant passablement misogyne.

10 Voir, entre autres, G. Bianciotto, « Renart et son cheval », in Etudes de langue et de littérature
du Moyen Age offertes a Félix Lecoy, Paris, Honoré Champion, 1973, p. 27-42 et R. Bellon, « Le


http://doi.org/10.4000/questes.2681

130 Nicolas Garnier

quelles représentations sont proposées par le Roman de Renart des sexes féminins,
au prisme de sa poétique animaliére et de sa thématique centrale du désir ?

Le Roman de Renart n’est pas d’une grande originalité dans sa facon de
représenter le sexe féminin. Il emploie en effet deux métaphores tres employeées :
une relevant de la bestialité et une autre du trou. Concernant ce champ lexical,
on trouve évidemment le classique terme « pertuis », tout comme « fosse »!'!,
mais aussi des termes relevant davantage de la blessure comme « plaie »'2,
voire méme le péjoratif « grant fandasce »'*. On trouve également dans deux
branches une méme expression pour désigner le sexe féminin, celle de « gorz
de Sathalie »', qui évoque au Moyen Age un golfe périlleux en Asie Mineure
ou aurait été jetée la téte de Méduse, et qui serait responsable de naufrages'.
Quoi qu’il en soit, chacune des branches évoquant le sexe féminin joue de
ces métaphores : tout le discours du confesseur de Renart, particuliérement
acrimonieux a 1’égard de la gent féminine, est fondé sur une vison du sexe
féminin comme une béance impossible a combler. Surtout, il est intéressant de
constater que les branches renardiennes, a cause de leur poétique du désir et
de I’animalité, lient étroitement la métaphore spatiale du trou et la métaphore
animaliére.

Ainsi, dans la branche de Renart parfit le con, c’est parce que le sexe féminin
estréduit a une immense béance informe qu’il est nécessaire d’utiliser des animaux
pour le perfectionner. Dans cette branche, le roi Connin, au nom trés évocateur,
crée en effet des sexes féminins a coup de béche. Renart, qui cherche a se venger
du loup, du cerf et du coq'® affirme que le travail est incomplet. Chaque animal sera
alors convoqué par le roi pour étre dépecé et utilis¢. La hure du cerf servira ainsi
de périnée pour distinguer le vagin de I’anus, la créte de coq servira de clitoris'’,
tandis que la fourrure du loup couvrira le sexe en tant que toison pubienne. Le
sexe féminin est ainsi créé par un animal a partir d’animaux. On peut d’ailleurs
y voir un paralléle avec la branche des Enfances Renart, oui ¢’est le désir d’Eve, la
premiére femme, qui est a I’origine des animaux sauvages'®.

limagon porte-enseigne : spécificité du comique du Roman de Renart », in Le Rire au Moyen Age
dans la littérature et dans les arts, éd. T. Bouché, H. Charpentier, Bordeaux, Presses Universitaires
de Bordeaux, 1990, p. 53-69.

" Le Roman de Renart, op. cit., p. 761, v. 439.

12 Ibid., p. 759, v. 335.

B Ibid., p. 747, v. 102.

4 Ibid., p. 141, v. 601-602 et p. 762, v. 452.

15 Voir L. Harf-Lancner, M.-N. Polino, « Le Gouffre de Satalie. Survivances médiévales du mythe
de Méduse », Le Moyen Age 1988, XCIV, p. 73-101.

1o Ceux-ci I’ont en effet privé de sa part du champ qu’ils ont cultivé ensemble.

17 1l peut également s’agir des grandes lévres. Voir infra.

8 Voir A. Weisl-Shaw, “Lacan and /e con: Exploring the feminine in the Roman de Renart”, Re-
inardus. Yearbook of the International Reynard Society 20 (2007-2008), p. 153-169, https://doi.
org/10.1075/rein.20.10wei


https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei
https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei

Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart 131

On trouve ce méme rapport du trou et de I’animal dans la branche du Vio/
d’Hersent. Si le texte utilise déja le terme « pertuis », ¢’est surtout le discours
renardien qui vient développer cette double métaphore. En effet, alors que la louve
Hersent est coincée dans le terrier du goupil, ce qui permet a ce dernier de la violer,
le loup Ysengrin arrive et surprend son ennemi sur le fait. Renart prétend alors ne
rien faire d’autre que de tenter d’extirper la louve du trou. S’ensuit alors tout un
discours a double sens, ou le goupil prétend qu’il est difficile de sortir la louve du
trou, car elle serait trop grosse. Si ¢’est évidemment de son propre sexe dont se vante
Renart, on peut constater que c’est bien a une béance qu’est comparé le sexe de la
louve par ricochet. Ainsi, il dit : « Et la fosse a estroite entree ; / Mais elle est dedens
oncques auques graindre : / pour ¢ou le voloie ens enpaindre »'. Or, ce n’est pas
dans n’importe quelle béance que s’est engouffrée Hersent, mais bien dans un terrier.
Le paralléle entre sexe féminin, animalité et trou est donc renforcé. Le Roman de
Renart réemploie donc bien deux métaphores traditionnelles du sexe féminin, mais
les lie plus étroitement. Dans Renart parfit le con et le Viol d’Hersent, ¢’est surtout
la parole renardienne qui active cette double métaphore filée : en conseillant le roi
Conin dans la premiére branche, et en jouant avec le double sens dans la seconde.
Le Roman de Renart réactualise ainsi, grace a sa poétique, 1’étymologie du mot
« con », qu’il utilise largement. En effet, ce terme, qui n’est pas nécessairement aussi
vulgaire pour le Moyen Age que pour nous, renvoie bien  la fois & 1’animal et au
trou, puisqu’il évoque le cuniculus, ¢’est-a-dire le terrier du lapin®.

Comme toute métaphore, celle-ci a un avantage manifeste : celui de
rendre visible quelque chose qui est caché. C’est tout ’intérét par exemple de
’utilisation des animaux pour représenter les organes génitaux : Sylvie Lefévre
parle ainsi d’un « blason du sexe féminin »*' pour ce texte. Se crée en effet une
image hétéroclite, quasi grotesque. Il est d’ailleurs intéressant que ce soit pour des
raisons esthétiques, et donc visuelles, que ces animaux sont ainsi dépecés : apres
avoir créé le périnée grace a la peau du cerf, Renart s’exclame ainsi : « or n’est mis
si granz la roie / ne si hidouse a esgarder »*.

Or, il est incontestable que le Roman de Renart, par le biais de son héros
éponyme, accorde une place fondamentale a la vue. C’est notamment le cas dans
la scéne qui précede le viol d’Hersent a proprement dit. En effet, 1a louve tente de
se défendre en protégeant ses organes génitaux avec sa queue :

Ele ne trueve dont se resque
Fors que seulement de la queue

Y Le Roman de Renart, op. cit., p. 303, v. 476-478. J. Scheidegger remarque également le paralléli-
sme entre 1’intrusion d’Hersent dans le pertuis et celle de Renart dans Hersent (Le Roman de Renart
ou le texte de la dérision, op. cit., p. 312).

2 S. Lefévre « Notes et variantes », Le Roman de Renart, op. cit., p. 1344.

2L Jbid., p. 1339.

2 Jbid., p. 761, v. 432-433.



132 Nicolas Garnier

Que elle estraint devers ses rains,
Que des deus pertruis derrains
Ne pert uns defors ne dedens.

Et Renart prent la queue as dens
Et li reverse sor la crupe

Et andeus les pertruis destoupe®.

Les verbes « paroir » au vers 405 et « destouper » au vers 408 montrent bien
I’importance accordée a la révélation de ce qui est normalement hors scéne. Cet
accent mis sur la vision se poursuit, puisqu’Ysengrin se retrouve par la suite
dans la position du voyeur involontaire, en assistant au viol de sa femme?*. Par
ailleurs, il est intéressant de constater que le vagin n’est souvent pas distingué
de ’anus dans les branches renardiennes, les deux sont réunis comme les deux
« pertuis », quand ils ne forment qu’une seule entité¢ dans Renart parfit le con ou
la Monstrance des culs.

Cette dernieére branche est d’ailleurs particuliérement explicite dés son
titre dans sa volonté de montrer ce qui ne doit pas 1’étre?*. Dans ce récit, trois
animaux et un paysan prétendent que celui qui aura le plus long cul aura le
droit & un jambon. La femme du vilain remplace son époux afin d’exhiber son
postérieur et ainsi gagner le jambon. Le theme de cette branche, ot une femme,
déguisée en homme, présente son sexe et fait ainsi croire que ses organes
génitaux ne forment qu’une unique béance n’est pas sans rappeler un fabliau a la
trame identique, Bérangier au lon cul. Toutefois, comme le constate Dominique
Boutet, dans le fabliau, le sexe féminin est décrit, ce qui n’est pas le cas dans sa
version renardienne®®. En effet, si la narration entreprend bien de décrire 1’anus
du loup par exemple?’, elle ne le fait pas vraiment pour la femme. Le texte la
décrit en effet ainsi :

Cele a les braies avalee

Qu’ele avoit a son cul fermees.
Ele a fait large enforcheiire
Por bien monstrer cele nature.
Son chief mit bas por estuper.
Cil prenent a esgarder?.

B Jbid., p. 301, v. 401-408.

2 Voir C. Pierreville, Anthologie de la littérature érotique du Moyen Age, Paris, Honoré Champion,
2019, p. 341-343.

25 Sur la question de la représentation obscéne, voir N. Labére, « Corps-ne-mens », in Obscéne
Moyen Age, éd. N. Labére, Paris, Honoré Champion, 2015, p. 201-212.

% D. Boutet, Poétiques médiévales de I’ entre-deux, ou le désir d’ambiguité, Paris, Honoré Cham-
pion, 2017, p. 186.

27 « Lieve la coue, le cul bee : / jusque laianz parmi I’antree / le puet on veoir es boieaux / tant par
est larges li vasseax », Le Roman de Renart, op. cit., p. 748, v. 125-128.

2 Ibid., p. 478, v. 133-138.



Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart 133

C’est par la réaction des personnages, notamment grace a leurs discours directs
qu’est exprimée la confusion : chacun des animaux présents s’étonne en effet de
la longueur de I’orifice. La présentation du sexe féminin est donc doublement
troublée, puisqu’elle est médiatisée par la parole des voyeurs et que ceux-ci ne
reconnaissent pas un organe génital féminin.

Cet exemple montre bien la difficult¢ d’appréhender le sexe féminin. La
Monstrance expose en effet la difficulté des étres masculins a saisir cet organe si
étranger, quand bien méme il leur serait exposé directement sous le nez. Tous les
extraits renardiens présentent une tension entre le fait de montrer et I’impossibilité
a véritablement appréhender ce sexe. La métaphore filée de la béance est de ce fait
un probléme : comment représenter ce qui, par définition, est un trou, un manque ?
La métaphore peut alors dévier vers 1’hyperbole pour tenter d’appréhender ce sexe
inconcevable. C’est le cas notamment dans la Confession Renart, lorsque le milan
dénigre le sexe de la louve Hersent jusque la loué par Renart. Sa violente diatribe
va alors créer des images particuliérement délirantes : il est ainsi dit que « iln’a ou
monde si grant tente / se elle i est que ja la sente / rien de plus que se estoit niens »*.
Le sexe féminin est donc bien congu comme quelque chose de si impossible a saisir
que le langage doit nécessairement verser dans le burlesque et I’excés pour tenter
de s’en approcher. Dominique Boutet remarquait ainsi, a propos de la description
des organes génitaux dans les fabliaux, que « I’hyperbole joue [...] le méme
role que la métaphore (dont elle utilise d’ailleurs souvent les ressources), et cela,
quels que soient les termes employés : elle insiste tout en éludant »*°. Finalement,
plus que rendre le sexe féminin visible, la métaphore le rend grotesque, ce qui
permet d’en faire un objet risible.

Si ces textes témoignent d’une importance accordée au regard, c’est bel et bien
d’un regard trés masculin, qui cherche a voir tout en n’osant jamais véritablement
regarder. Le sexe féminin est, assez classiquement, source de fascination comme
de répulsion’'. En effet, on ne peut que constater que le sexe féminin et I’anus sont
toujours réunis dans le Roman de Renart : méme dans la branche du Viol d’Hersent,
ou il est bien indiqué qu’il y a « deux pertuis », ces deux orifices sont bien réunis
dans la phrase et sont regardés par Renart en méme temps*2. Concernant la branche
Renart parfit le con, ce n’est pas seulement parce que les trous créés a la béche par
Conin sont laids qu’il est nécessaire de les agrémenter de corps animaliers, mais
surtout dans une optique de combler et de cacher la béance. Quand il évoque le
périnée, Renart dresse bien un paralléle entre la taille et la laideur®. La créte du

¥ Ibid., p. 140, v. 517-519.

3% D. Boutet, Les fabliaux, Paris, Presses Universitaires de France, 1985, p. 69.

31 Pour D. Boutet, « si le sexe féminin fascine et terrorise, c’est que sa fascination est celle de
I’abime et donc de la perdition », Poétiques médiévales, op. cit., p. 188.

32 « Et li reverse sor la crupe / et li reverse sor la crupe », Le Roman de Renart, op. cit., p. 301,
v. 407-408.

3« Or n’est mis si granz la roie / ne si hidouse a esgarder », ibid., p. 761, 432-433.



134 Nicolas Garnier

coq est utilisée dans le but de boucher le trou, comme I’affirme explicitement le
goupil : « un poi estoperoit I’antree. /Se ne seroit pas si baee / celle fosse qui toz jors
huevre »*4. C’est également le cas pour la peau du loup qui doit « covr[ir] le con »*.
Or, a chaque fois, cette nécessité s’explique par le fait que le con risque d’avaler celui
qui s’en approcherait. Renart précise ainsi que, sans la créte du coq, on risquerait de
s’y noyer, puis compare le sexe féminin couvert d’une toison pubienne a un puits
caché par un buisson pour éviter qu’on y tombe*,

Le fait que le sexe féminin soit défini comme engloutissant tout n’est d’ailleurs
pas anodin : cela évoque bien entendu le mythe du vagina dentata, mais s’inscrit
surtout dans la thématique de la faim animale qui ne peut étre assouvie, centrale
dans le Roman®’. Qui plus est, le sexe féminin est également défini comme des
plus diaboliques. En effet, la branche Renart parfit le con n’est pas sans évoquer
le récit du Con fit a la béche, ou c’est le diable qui crée des sexes féminins. Il est
ici remplacé par Renart, créature diabolique par excellence, comme en attestent
sa pelisse rousse et son esprit démoniaque. Dans tous les cas, le sexe féminin
est ¢laboré par une figure masculine : ces récits témoignent bien d’une volonté
masculine de contrdler le sexe féminin. La volonté de combler cette béance, et
donc cet appétit féminin, est un moyen de le contrdoler. Donner a voir le sexe
féminin, c¢’est donc bien prendre pouvoir sur lui. On est face ici a un parfait
exemple du male gaze qu’on retrouve aussi dans les fabliaux, comme I’a montré
Jane Burns : « the omnipotent male gaze over the female body constructs man’s
presumed mastery and unassailable savoir »*.

Or, cette question du savoir féminin est particuliérement centrale dans la
branche Renart parfit le con. En effet, lorsque la créte du coq est utilisée pour
parfaire le sexe féminin, le narrateur de la branche précise :

Vos qui en con veii avez,

Et de cons entremetez,

Savez bien que ce senefie ;

Les dames 1’apelent landie

Por ce qu’ele est en mie le con.
Encore adonc n’avoit nus non
Mes puis li ont les dames mis
Qui le non nos an ont apris®.

3% Ibid., p. 762, v. 463-464.

3 Ibid., p. 764, v. 567.

3% Ibid., p. 765, v. 573-580.

37 Pour D. Boutet, « cette hantise de I’engloutissement, de 1’anéantissement [...] rejoint, en fait, la
structure renardienne la plus profonde : celle de la dévoration, de la gueule de Renart toujours ouver-
te pour prendre et engloutir, mais, au-dela, celle qui caractérise le Roman tout entier », in Poétiques
médiévales, op. cit., p. 189.

38 J. Burns, Bodytalk, op. cit., p. 40.

¥ Le Roman de Renart, op. cit., p. 764, v. 537-544.



Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart 135

Comme 1’a constaté Sylvie Lefévre, si ce terme assez rare de « landie »
a parfois été compris dans ce contexte comme étant les Iévres de la vulve, il s’agit
plus probablement du clitoris. Renart parfit le con serait ainsi le premier texte
littéraire en francgais a évoquer cette partie du sexe féminin®. Il est particuliérement
intéressant de constater qu’il ne s’agit pas ici d’un discours de Renart, mais
d’une apostrophe directe du narrateur a I’auditoire, qui met en avant un savoir
typiquement féminin concernant le langage. Si ce savoir propre aux femmes est
médiatisée par le discours du narrateur, il n’empéche qu’il prétend bien 1’avoir
appris directement aupres d’une source féminine.

On a la un véritable renversement, puisque ce langage strictement féminin
vient s’opposer a une vision purement masculine sur le sexe des femmes. Le sexe
féminin était jusqu’a présent toujours considéré a la fois frontalement, par ce regard
dominateur, mais aussi de biais, par la multiplicit¢ des métaphores développées
ou le vocabulaire employé, toujours médiatisant, notamment avec le terme si
employé de « con » qui est bien une métaphore figée. On notera également que
le texte lui-méme oppose cette parole féminine a une vision masculine, puisqu’il
prétend : « vos, qui en con vell avez / et de cons vos entremez / savez bien que ce
senefie »*!. Le clitoris est ici supposé connu car vu, mais n’est pas nommé. Or, il
n’est pas inintéressant de constater que I’extrait qui évoque un lexique propre aux
femmes correspond justement a une partie de 1’organe génital particuliérement
problématique, a savoir le clitoris. En effet, comme le notait Claude Thomasset,
« en matiére d’anatomie féminine, I’exemple le plus remarquable du refus de
découvrir les choses est I’incertitude relative au clitoris »**. Le mystére est donc
d’autant plus accentué, puisqu’un membre proprement féminin ne saurait étre
nommé que par un mot proprement féminin.

Cette perspective s’oppose ainsi a d’autres récits comiques, notamment aux
fabliaux, ou, si les organes génitaux, qu’ils soient males ou femelles, sont tres
représentés, ils n’en sont pas moins marqués par un tabou linguistique, surtout
quand ils concernent les femmes*. L’exemple le plus connu se trouve dans la
Damoiselle qui ne pooit oir de foutre, ou une jeune prude refuse tout mot vulgaire.
Dans ce récit, la jeune fille décrit son sexe comme un pré, défendu par un sonneur
de cor. La branche Comment Renart parfit le con témoigne au contraire d’un
savoir proprement féminin, qui dit clairement les choses. Qui plus est, le texte
précise méme que ce sont les femmes elles-mémes qui ont choisi ce nom ; or, on
sait au Moyen Age I’importance accordée au nom et a I’acte méme de nommer.
Qui plus est, le fait que ce nom soit le propre des femmes n’est pas sans renforcer

40 Ibid., p. 1339-1340.

1 Ibid., p. 764, v. 537-539.

4 C. Thomasset, « De la nature féminine », in Histoire des femmes en Occident, éd. G. Duby,
M. Perrot, vol. 2, Paris, Plon, 1991, p. 2-69.

4 Voir M. Grodet, « Ce con (ne dira pas) », Questes 7, Les tabous, 2004, p. 30-35, htps://doi.
org/10.4000/questes.2790


htps://doi.org/10.4000/questes.2790
htps://doi.org/10.4000/questes.2790

136 Nicolas Garnier

le mystere de cet organe pour la gent masculine. Le clitoris garde en effet de son
inconnu, de son étrangeté totale. En faire un objet uniquement nommable par les
femmes le rend d’autant plus inaccessible pour le narrateur masculin, quand bien
méme il aurait été initi¢ a ce nom. On pourra également remarquer un paradoxe
concernant cet organe vu comme une sorte de paroxysme de la féminité : apres
tout, le texte le prétend créé a partir d’un animal male, le coq, qui plus est avec
I’é1ément le plus visible chez cet animal de son caractére masculin, la créte. Ainsi,
méme dans ce court extrait qui semble valoriser une conception plus féminine
du sexe féminin, [’appropriation masculine par le prisme de la bestialité n’est en
aucun cas atténuée.

Toutefois, les femmes ne sont pas les seules a étre ainsi animalisées : c’est
¢galement le cas des hommes, et, de facon indirecte, des auditeurs/lecteurs
du Roman de Renart. En effet, si le sexe féminin n’est per¢u que par le regard
masculin, celui-ci est également déshumanisé. Aprés tout, lorsque le lecteur/
auditeur a acces au sexe féminin dans les branches renardiennes, c’est par le prisme
de ses personnages, qui sont justement des bétes. C’est bien Renart qui contemple
le sexe d’Hersent avant de la violer ; ce sont les animaux réunis pour déterminer
qui a un plus long cul qui regardent celui de la paysanne. De la méme facon, les
discours tenus sur le « con », qu’ils soient dithyrambiques ou au contraire, une
véritable diatribe, sont également le fait d’animaux, Renart et le milan. Certes, les
étres humains ont souvent un réle trés secondaire dans le Roman de Renart, ou ils
sont davantage des actants sans noms que des personnages développés et nuanceés.
Néanmoins, au vu du rapport constant dans les branches entre animalité et désir,
le fait que la vision du sexe féminin se fasse toujours au prisme des animaux n’est
donc pas anodin. De la méme fagon, 1’auditoire/lectorat se fait lui aussi voyeur,
mais cette médiation animale le renvoie lui aussi a ses propres pulsions bestiales.
Si le sexe féminin est concu comme un gouffre insatiable, c’est également le
regard masculin qui lui est porté dessus qui est défini comme dévorant. Il ne
s’agit pas d’affirmer qu’en cela, le Roman de Renart se fait porte-parole d’une
féminité bafouée : on a vu a quel point le « male gaze » était prédominant dans
les branches. Néanmoins, les récits renardiens témoignent également de failles
dans une représentation qui serait uniquement monolithique, notamment par cette
universalité de la bestialité.

Ainsi, si le Roman de Renart s’inscrit totalement dans un discours misogyne
trés classique concernant le sexe féminin pour le Moyen Age, sa poétique, ol
I’animalisation et le désir universel forment le coeur, renforce largement ces
perspectives, tout en permettant 1’émergence de failles dans ce méme modele
médiéval. Il n’est dés lors pas étonnant que le sexe féminin y soit davantage



Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart 137

représenté que le masculin, réduit a sa seule émasculation. Dans un monde ou
seul compte le désir, véritable élan vital, le sexe masculin chatré retranscrit les
pires angoisses, tandis que I’obsession pour le con révéle bien cette fascination
doublée de répulsion.

Bibliographie

Bakhtine, Mikhail, L’euvre de Francois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la
Renaissance [1985], trad. Andrée Robel, Paris, Gallimard, 1982

Bellon, Roger, « Le limagon porte-enseigne : spécificité du comique du Roman de Renart », in Le
Rire au Moyen Age dans la littérature et dans les arts, éd. Thérése Bouché, Héléne Charpen-
tier, Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, 1990, p. 53-69

Bianciotto, Gabriel, « Renart et son cheval », in Etudes de langue et de littérature du Moyen Age
offertes a Félix Lecoy, Paris, Honoré Champion, 1973, p. 27-42

Boutet, Dominique, Les fabliaux, Paris, Presses Universitaires de France, 1985

Boutet, Dominique, Poétiques médiévales de I’entre-deux, ou le désir d’ambiguité, Paris, Honoré
Champion, 2017, https://doi.org/10.14375/NP.9782745334916

Burns, Jane, Bodytalk: When Women Speak in Old French Literature, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press, 1993

Burns, Jane, “Knowing women: female orifices in Old French farce and fabliau”, Exemplaria, 1992,
n° 4, p. 81-104, https://doi.org/10.1179/exm.1992.4.1.81

Dupuy, Marie, Grodet, Mathilde, « Conclusion », Questes n° 21, Grivoiserie, pornographie, scato-
logie, 124, https://doi.org/10.4000/questes.2681

Gaunt, Simon, Gender and genre in medieval French literature, Cambridge, Cambridge University
Press, 1995, https://doi.org/10.1017/CB0O9780511519505

Grodet, Mathilde « Ce con (ne dira pas) », Questes n° 7, Les tabous, 2004, p. 30-35, https://doi.
org/10.4000/questes.2790

Harf-Lancner, Laurence, Polino, Marie-Noélle, « Le Gouffre de Satalie. Survivances médiévales du
mythe de Méduse », Le Moyen Age, 1988, XCIV, p. 73-101

Labere, Nelly, « Corps-ne-mens », Obscéne Moyen /fge, ¢éd. Nelly Labere, Paris, Honoré Champion,
2015, p. 201-212, https://doi.org/10.14375/NP.9782745333902

Le Goff, Jacques, La civilisation de I’Occident médiéval, Paris, Flammarion, 2008

Le Roman de Renart, éd. et trad. Armand Strubel avec la collaboration de Roger Bellon, Dominique
Boutet, Sylvie Lefévre, Paris, Gallimard, collection « Bibliothéque de la Pléiade », 1998

Pierreville, Corinne, Anthologie de la littérature érotique du Moyen Age, Paris, Honoré Champion, 2019

Reichler, Claude, La diabolie, la séduction, la renardie, I’écriture, Paris, Les Editions de Minuit, 1979

Sheidegger, Jean, Le Roman de Renart ou le texte de la dérision, Genéve, Librairie Droz, 1989

Thomasset, Claude, « De la nature féminine », in Histoire des femmes en Occident, éd. Georges
Duby, Michelle Perrot, Paris, Plon, 1991, vol. 2, p. 2-69

Valette, Jean-René, « Le rire et le corps : éléments d’esthétique médiévale (XII-XIII® siecle) »,
in L’Esthétique du rire, éd. Alain Vaillant, Nanterre, Presses Universitaires de Paris Ouest,
2012, p. 21-45

Walter, Philippe, « Renart le fol : motifs carnavalesques dans la branche XI du Roman de Renart »,
L’information littéraire, 1989, vol. 41, n° 5, p. 3-13, https://doi.org/10.4000/books.pupo.2309

Weisl-Shaw, Andreea, “Lacan and /e con: Exploring the feminine in the Roman de Renart”, Reinar-
dus. Yearbook of the International Reynard Society 20 (2007-2008), p. 153-169, https://doi.
org/10.1075/rein.20.10wei


https://doi.org/10.14375/NP.9782745334916
https://doi.org/10.1179/exm.1992.4.1.81
https://doi.org/10.4000/questes.2681
https://doi.org/10.1017/CBO9780511519505
https://doi.org/10.4000/questes.2790
https://doi.org/10.4000/questes.2790
https://doi.org/10.14375/NP.9782745333902
https://doi.org/10.4000/books.pupo.2309
https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei
https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei

138 Nicolas Garnier

Nicolas Garnier est agrégé de lettres modernes et docteur en Etudes médiévales. Il a soutenu
en 2019 une thése sous la direction de Dominique Boutet portant sur les « Dynamiques du récit
comique bref : le Roman de Renart et les fabliaux » a Sorbonne Université. Il travaille depuis plus
généralement sur la question de la violence en littérature, que ce soit d’un point de vue stylistique,
poétique ou générique, mais aussi aussi en ce qui concerne le genre. Dans ce domaine, il a publié
récemment « Les fabliaux, ou le corps féminin bafoué : I’exemple de la Dame escoillée » (dans
Questes, n° 44, Le corps feminin : actualité de la recherche, éd. Marie-Antoinette Alamenciak,
Marie-Christine Payne, Marie Piccoli-Wentzo, 2023, p. 35-47) ou encore « Le viol du goupil : enjeux
d’une violence de genre au ceeur de la matiére renardienne (Ysengrimus, Roman de Renart, Renart
le Novel et Renart le Contrefait) » (dans Violences de genre et pratiques de care au Moyen Age,
Sources, représentations et méthodes d’analyse, actes du colloque interdisciplinaire de Université
de Genéve organisé par Rose Delestre et Benedetta Viscidi, Lausanne, Presses polytechnique et
universitaire romandes, collection « Epistémé », & paraitre).



	_GoBack
	_GoBack

