
ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026

[127]

© by the Author, licensee University of Lodz – Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an 
open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution 
license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/) 

Nicolas Garnier
Université de Sorbonne Université

 https://orcid.org/0009-0007-9882-628X
niegarnier@gmail.com

Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans 
le Roman de Renart

RÉSUMÉ

Le Roman de Renart présente dans cinq de ses récits des sexes féminins : dans le Viol d’Hersent, 
Comment Renart Parfit le con, Renart nigromancien, la Confession Renart et la Monstrance des 
culs. Les textes utilisent deux métaphores habituelles pour désigner les organes génitaux féminins 
à savoir le trou et l’animal, mais les relient de façon étroite par le fait de sa poétique, où la bestialité et 
le désir sont centraux. Ces termes montrent l’importance accordée à la vision, puisqu’ils permettent 
d’appréhender ce qui paraît insaisissable. Cette vision se veut, avant tout, domination masculine sur 
le corps féminin : le Roman de Renart témoigne d’un male gaze des plus prégnants. Néanmoins, il 
s’agit également du premier texte littéraire à évoquer le clitoris, grâce au terme « landie », défini 
comme propre aux femmes. En ce sens, le Roman de Renart dévoile également des failles dans cette 
domination masculine. 

MOTS-CLÉS – Roman de Renart, sexe féminin, métaphore sexuelle, male gaze, clitoris

And Renart Created Woman: Representations of the Female Sex in the Roman De Renart

SUMMARY

The Roman de Renart presents female genitals in five of its stories: in the Viol d’Hersent, Comment 
Renart Parfit le con, Renart nigromancien, the Confession Renart, and the Monstrance des culs. The texts 
use two common metaphors to designate female genitals, namely the hole and the animal, but closely 
link them through its poetics, where bestiality and desire are central. These terms show the importance 
given to vision, since they allow us to grasp what seems elusive. This vision is intended, above all, to 

https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.07

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: None. Ethical 
considerations: The Author assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the 
publication.

Received: 03.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0009-0007-9882-628X
https://orcid.org/0009-0007-9882-628X
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.07


Nicolas Garnier128

be male domination over the female body: the Roman de Renart bears witness to a most powerful male 
gaze. However, it is also the first literary text to evoke the clitoris, thanks to the term “landie”, defined as 
specific to women. In this sense, the Roman de Renart also reveals flaws in this male domination.

KEYWORDS ‒ Roman de Renart, female sex, sexual metaphor, male gaze, clitoris

Que le Roman de Renart, recueil de courts récits comiques des XIIe et 
XIIIe  siècles appelés branche, expose dans ses contes plusieurs sexes féminins 
n’a  rien de très étonnant1. En effet, la littérature comique médiévale semble 
se faire un malin plaisir à exhiber de façon plus ou moins explicite ce qui doit 
normalement rester caché, ce qui lui a  d’ailleurs valu d’être considéré, parfois 
hâtivement, comme carnavalesque2. Un autre genre de littérature comique, 
contemporain des branches renardiennes, s’en est même fait une spécialité. Il 
s’agit des fabliaux, dont certains titres sont d’ailleurs sans équivoques. On peut 
ainsi penser à De l’annel qui faisoit les vis grans et roides, à Berengier au lonc cul 
ou au Jugement des cons. Nombreux sont ces récits qui n’hésitent pas à exposer 
clairement les organes génitaux, qu’ils soient masculins ou féminins, dans des 
situations clairement destinées à créer le rire3. Il n’est donc guère étonnant que 
le Roman de Renart, qui a  souvent été comparé avec les fabliaux notamment 
pour son rapport au corps4, développe lui aussi des descriptions de sexes dans 
ses pages. Néanmoins, certaines différences sont assez marquées. Tout d’abord, 
les appareils génitaux masculins occupent une place bien plus réduite dans les 
branches renardiennes que dans les fabliaux. On en trouve bien, mais toujours 
dans une circonstance très particulière : celle de la castration. En effet, lorsqu’un 
sexe masculin est décrit, c’est uniquement lorsqu’il vient d’être mutilé5.

La représentation des sexes est donc bien plus violente que dans les fabliaux. 
Dans ceux-ci, on peut constater la vision très jubilatoire d’une «  sexualité 

1  Nous utiliserons comme édition de référence celle de la Pléiade, qui a  l’avantage de proposer 
l’ensemble des branches existantes. Voir Le Roman de Renart, éd. et trad. A. Strubel, avec la colla-
boration de R. Bellon, D. Boutet, S. Lefèvre, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade » 
1998. Toutes les références ultérieures font référence à la même édition.
2  Voir M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge et sous la 
Renaissance, trad. Andrée Robel, Paris, Gallimard, 1982. Pour une lecture des aventures de Renart 
à partir des thèses bakhtiniennes, voir P. Walter, « Renart le fol : motifs carnavalesques dans la bran-
che XI du Roman de Renart », L’information littéraire, 1989, vol. 41, no 5, p. 3-13.
3  La question du sexe féminin dans ce corpus a déjà été largement traité : voir J. Burns, “Knowing women: 
female orifices in Old French farce and fabliau”, Exemplaria, 1992, no 4, p. 81-104; Bodytalk: When 
Women Speak in Old French Literature, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1993; S. Gaunt, 
Gender and genre in medieval French literature, Cambridge, Cambridge University Press, 1995.
4  Voir J.-R. Valette, « Le rire et le corps : éléments d’esthétique médiévale (XIIe-XIIIe siècle) », in 
L’Esthétique du rire, éd. A. Vaillant, Nanterre, Presses Universitaires de Paris Ouest, 2012, p. 21-45.
5  On peut citer l’émasculation du prêtre par Tybert dans le Jugement Renart, la castration d’Ysen-
grin dans Renart Jongleur, et celle du goupil lui-même dans la Mort de Renart. 



129Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart

joyeuse »6, où les organes génitaux sont présents à profusion, comme dans les 
Souhaits de Saint Martin, où les deux époux se retrouvent couverts de sexes. 
Ce n’est pas vraiment le cas dans le Roman de Renart : si les organes génitaux 
masculins sont présentés uniquement dans le cadre d’émasculation, le sexe 
féminin est également souvent représenté dans un contexte d’extrême violence. 
Ainsi, le sexe de la louve Hersent est-il décrit pendant le viol de celle-ci. On peut 
également citer le récit Comment Renart parfit le con, où le goupil est chargé 
d’améliorer le sexe féminin, et pour ce faire, mutile trois animaux. Le contexte est 
donc bien plus brutal que dans les fabliaux, et le sexe féminin y est également plus 
représenté que le masculin, réduit à sa seule mutilation.

On retrouve en tout cinq scènes du Roman de Renart qui exposent ainsi l’organe 
sexuel féminin : la branche du Viol d’Hersent, où le héros contemple le sexe de sa 
victime éponyme, la branche Comment Renart parfit le con, où Renart est chargé 
par le roi Connin de perfectionner le sexe féminin qui n’est alors qu’une immense 
béance faîte à  la bêche par le roi en question, Renart nigromancien, qui reprend 
la branche précédente, mais où Renart modèle le sexe d’une lionne qu’il a  lui-
même créé par magie pour le Roi Noble, la Confession Renart, où le goupil et son 
confesseur disputent du sexe féminin et de ses pouvoirs, et enfin la Monstrance des 
culs, où la femme d’un paysan présente son sexe afin de prouver qu’elle a le cul le 
plus long. Si la violence est bel et bien présente, on voit que les sexes féminins sont 
présentés dans un cadre plus varié que leurs homologues masculins.

Cette prééminence du sexe féminin peut s’expliquer au vu de l’importance 
accordée au désir dans le Roman de Renart. Caractérisées dans une célèbre citation 
de Jacques le Goff comme « l’épopée de la ruse et de la faim »7, les aventures 
renardiennes sont en effet essentiellement centrées sur un appétit inextinguible 
qu’il faut rassasier sans cesse. De façon plus générale, Renart est le personnage 
qui sait jouer des désirs les plus inavoués de ces interlocuteurs pour les manipuler 
à  sa guise8. Dans ce roman du désir, il ne semble dès lors guère étonnant que 
les sexes les plus représentés soient justement les féminins. Dès lors, ceux-ci se 
retrouvent réduits à n’être que des objets de désir. Certes, ils occupent une place 
importante dans la narration, mais sont réduits à des objets, et non à des sujets, 
à l’inverse de ce que l’on peut trouver dans certains fabliaux9. Qui plus est, ils 
s’inscrivent dans un genre où la représentation animale est centrale10. Dès lors, 

6  M. Dupuy, M. Grodet, « Conclusion », Questes 21, Grivoiserie, pornographie, scatologie, 124, 
https:/doi.org/10.4000/questes.2681
7  J. Le Goff, La civilisation de l’Occident médiéval, Paris, Flammarion, 2008, p. 206.
8  Voir à ce sujet C. Reichler, La diabolie, la séduction, la renardie, l’écriture, Paris, Les Éditions de Mi-
nuit, 1979 et J. Sheidegger, Le Roman de Renart ou le texte de la dérision, Genève, Librairie Droz, 1989.
9  Jane Burns avait ainsi noté que les sexes féminins pouvaient aller jusqu’à prendre la parole dans 
les fabliaux, genre pourtant passablement misogyne. 
10  Voir, entre autres, G. Bianciotto, « Renart et son cheval », in Études de langue et de littérature 
du Moyen Âge offertes à Félix Lecoy, Paris, Honoré Champion, 1973, p. 27-42 et R. Bellon, « Le 

http://doi.org/10.4000/questes.2681


Nicolas Garnier130

quelles représentations sont proposées par le Roman de Renart des sexes féminins, 
au prisme de sa poétique animalière et de sa thématique centrale du désir ?

Le Roman de Renart n’est pas d’une grande originalité dans sa façon de 
représenter le sexe féminin. Il emploie en effet deux métaphores très employées : 
une relevant de la bestialité et une autre du trou. Concernant ce champ lexical, 
on trouve évidemment le classique terme « pertuis », tout comme « fosse »11, 
mais aussi des termes relevant davantage de la blessure comme «  plaie  »12, 
voire même le péjoratif « grant fandasce »13. On trouve également dans deux 
branches une même expression pour désigner le sexe féminin, celle de « gorz 
de Sathalie »14, qui évoque au Moyen Âge un golfe périlleux en Asie Mineure 
où aurait été jetée la tête de Méduse, et qui serait responsable de naufrages15. 
Quoi qu’il en soit, chacune des branches évoquant le sexe féminin joue de 
ces métaphores  : tout le discours du confesseur de Renart, particulièrement 
acrimonieux à  l’égard de la gent féminine, est fondé sur une vison du sexe 
féminin comme une béance impossible à combler. Surtout, il est intéressant de 
constater que les branches renardiennes, à  cause de leur poétique du désir et 
de l’animalité, lient étroitement la métaphore spatiale du trou et la métaphore 
animalière.

Ainsi, dans la branche de Renart parfit le con, c’est parce que le sexe féminin 
est réduit à une immense béance informe qu’il est nécessaire d’utiliser des animaux 
pour le perfectionner. Dans cette branche, le roi Connin, au nom très évocateur, 
crée en effet des sexes féminins à coup de bêche. Renart, qui cherche à se venger 
du loup, du cerf et du coq16 affirme que le travail est incomplet. Chaque animal sera 
alors convoqué par le roi pour être dépecé et utilisé. La hure du cerf servira ainsi 
de périnée pour distinguer le vagin de l’anus, la crête de coq servira de clitoris17, 
tandis que la fourrure du loup couvrira le sexe en tant que toison pubienne. Le 
sexe féminin est ainsi créé par un animal à partir d’animaux. On peut d’ailleurs 
y voir un parallèle avec la branche des Enfances Renart, où c’est le désir d’Ève, la 
première femme, qui est à l’origine des animaux sauvages18.

limaçon porte-enseigne : spécificité du comique du Roman de Renart », in Le Rire au Moyen Âge 
dans la littérature et dans les arts, éd. T. Bouché, H. Charpentier, Bordeaux, Presses Universitaires 
de Bordeaux, 1990, p. 53-69.
11  Le Roman de Renart, op. cit., p. 761, v. 439.
12  Ibid., p. 759, v. 335.
13  Ibid., p. 747, v. 102.
14  Ibid., p. 141, v. 601-602 et p. 762, v. 452.
15  Voir L. Harf-Lancner, M.-N. Polino, « Le Gouffre de Satalie. Survivances médiévales du mythe 
de Méduse », Le Moyen Âge 1988, XCIV, p. 73-101.
16  Ceux-ci l’ont en effet privé de sa part du champ qu’ils ont cultivé ensemble. 
17  Il peut également s’agir des grandes lèvres. Voir infra.
18  Voir A. Weisl-Shaw, “Lacan and le con: Exploring the feminine in the Roman de Renart”, Re-
inardus. Yearbook of the International Reynard Society 20 (2007-2008), p.  153-169, https://doi.
org/10.1075/rein.20.10wei

https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei
https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei


131Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart

On trouve ce même rapport du trou et de l’animal dans la branche du Viol 
d’Hersent. Si le texte utilise déjà le terme «  pertuis  », c’est surtout le discours 
renardien qui vient développer cette double métaphore. En effet, alors que la louve 
Hersent est coincée dans le terrier du goupil, ce qui permet à ce dernier de la violer, 
le loup Ysengrin arrive et surprend son ennemi sur le fait. Renart prétend alors ne 
rien faire d’autre que de tenter d’extirper la louve du trou. S’ensuit alors tout un 
discours à double sens, où le goupil prétend qu’il est difficile de sortir la louve du 
trou, car elle serait trop grosse. Si c’est évidemment de son propre sexe dont se vante 
Renart, on peut constater que c’est bien à une béance qu’est comparé le sexe de la 
louve par ricochet. Ainsi, il dit : « Et la fosse a estroite entree ; / Mais elle est dedens 
oncques auques graindre : / pour çou le voloie ens enpaindre »19. Or, ce n’est pas 
dans n’importe quelle béance que s’est engouffrée Hersent, mais bien dans un terrier. 
Le parallèle entre sexe féminin, animalité et trou est donc renforcé. Le Roman de 
Renart réemploie donc bien deux métaphores traditionnelles du sexe féminin, mais 
les lie plus étroitement. Dans Renart parfit le con et le Viol d’Hersent, c’est surtout 
la parole renardienne qui active cette double métaphore filée : en conseillant le roi 
Conin dans la première branche, et en jouant avec le double sens dans la seconde. 
Le Roman de Renart réactualise ainsi, grâce à  sa poétique, l’étymologie du mot 
« con », qu’il utilise largement. En effet, ce terme, qui n’est pas nécessairement aussi 
vulgaire pour le Moyen Âge que pour nous, renvoie bien à la fois à l’animal et au 
trou, puisqu’il évoque le cuniculus, c’est-à-dire le terrier du lapin20.

Comme toute métaphore, celle-ci a  un avantage manifeste  : celui de 
rendre visible quelque chose qui est caché. C’est tout l’intérêt par exemple de 
l’utilisation des animaux pour représenter les organes génitaux : Sylvie Lefèvre 
parle ainsi d’un « blason du sexe féminin »21 pour ce texte. Se crée en effet une 
image hétéroclite, quasi grotesque. Il est d’ailleurs intéressant que ce soit pour des 
raisons esthétiques, et donc visuelles, que ces animaux sont ainsi dépecés : après 
avoir créé le périnée grâce à la peau du cerf, Renart s’exclame ainsi : « or n’est mis 
si granz la roie / ne si hidouse a esgarder »22.

Or, il est incontestable que le Roman de Renart, par le biais de son héros 
éponyme, accorde une place fondamentale à la vue. C’est notamment le cas dans 
la scène qui précède le viol d’Hersent à proprement dit. En effet, la louve tente de 
se défendre en protégeant ses organes génitaux avec sa queue :

Ele ne trueve dont se resque
Fors que seulement de la queue

19  Le Roman de Renart, op. cit., p. 303, v. 476-478. J. Scheidegger remarque également le paralléli-
sme entre l’intrusion d’Hersent dans le pertuis et celle de Renart dans Hersent (Le Roman de Renart 
ou le texte de la dérision, op. cit., p. 312).
20  S. Lefèvre « Notes et variantes », Le Roman de Renart, op. cit., p. 1344.
21  Ibid., p. 1339.
22  Ibid., p. 761, v. 432-433.



Nicolas Garnier132

Que elle estraint devers ses rains,
Que des deus pertruis derrains
Ne pert uns defors ne dedens.
Et Renart prent la queue as dens
Et li reverse sor la crupe
Et andeus les pertruis destoupe23.

Les verbes « paroir » au vers 405 et « destouper » au vers 408 montrent bien 
l’importance accordée à la révélation de ce qui est normalement hors scène. Cet 
accent mis sur la vision se poursuit, puisqu’Ysengrin se retrouve par la suite 
dans la position du voyeur involontaire, en assistant au viol de sa femme24. Par 
ailleurs, il est intéressant de constater que le vagin n’est souvent pas distingué 
de l’anus dans les branches renardiennes, les deux sont réunis comme les deux 
« pertuis », quand ils ne forment qu’une seule entité dans Renart parfit le con ou 
la Monstrance des culs.

Cette dernière branche est d’ailleurs particulièrement explicite dès son 
titre dans sa volonté de montrer ce qui ne doit pas l’être25. Dans ce récit, trois 
animaux et un paysan prétendent que celui qui aura le plus long cul aura le 
droit à un jambon. La femme du vilain remplace son époux afin d’exhiber son 
postérieur et ainsi gagner le jambon. Le thème de cette branche, où une femme, 
déguisée en homme, présente son sexe et fait ainsi croire que ses organes 
génitaux ne forment qu’une unique béance n’est pas sans rappeler un fabliau à la 
trame identique, Bérangier au lon cul. Toutefois, comme le constate Dominique 
Boutet, dans le fabliau, le sexe féminin est décrit, ce qui n’est pas le cas dans sa 
version renardienne26. En effet, si la narration entreprend bien de décrire l’anus 
du loup par exemple27, elle ne le fait pas vraiment pour la femme. Le texte la 
décrit en effet ainsi :

Cele a les braies avalee 
Qu’ele avoit a son cul fermees. 
Ele a fait large enforcheüre
Por bien monstrer cele nature. 
Son chief mit bas por estuper. 
Cil prenent a esgarder28.

23  Ibid., p. 301, v. 401-408.
24  Voir C. Pierreville, Anthologie de la littérature érotique du Moyen Âge, Paris, Honoré Champion, 
2019, p. 341-343.
25  Sur la question de la représentation obscène, voir N. Labère, « Corps-ne-mens », in Obscène 
Moyen Âge, éd. N. Labère, Paris, Honoré Champion, 2015, p. 201-212.
26  D. Boutet, Poétiques médiévales de l’entre-deux, ou le désir d’ambiguïté, Paris, Honoré Cham-
pion, 2017, p. 186.
27  « Lieve la coue, le cul bee : / jusque laianz parmi l’antree / le puet on veoir es boieaux / tant par 
est larges li vasseax », Le Roman de Renart, op. cit., p. 748, v. 125-128.
28  Ibid., p. 478, v. 133-138.



133Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart

C’est par la réaction des personnages, notamment grâce à leurs discours directs 
qu’est exprimée la confusion : chacun des animaux présents s’étonne en effet de 
la longueur de l’orifice. La présentation du sexe féminin est donc doublement 
troublée, puisqu’elle est médiatisée par la parole des voyeurs et que ceux-ci ne 
reconnaissent pas un organe génital féminin.

Cet exemple montre bien la difficulté d’appréhender le sexe féminin. La 
Monstrance expose en effet la difficulté des êtres masculins à saisir cet organe si 
étranger, quand bien même il leur serait exposé directement sous le nez. Tous les 
extraits renardiens présentent une tension entre le fait de montrer et l’impossibilité 
à véritablement appréhender ce sexe. La métaphore filée de la béance est de ce fait 
un problème : comment représenter ce qui, par définition, est un trou, un manque ? 
La métaphore peut alors dévier vers l’hyperbole pour tenter d’appréhender ce sexe 
inconcevable. C’est le cas notamment dans la Confession Renart, lorsque le milan 
dénigre le sexe de la louve Hersent jusque là loué par Renart. Sa violente diatribe 
va alors créer des images particulièrement délirantes : il est ainsi dit que « il n’a ou 
monde si grant tente / se elle i est que ja la sente / rien de plus que se estoit niens »29. 
Le sexe féminin est donc bien conçu comme quelque chose de si impossible à saisir 
que le langage doit nécessairement verser dans le burlesque et l’excès pour tenter 
de s’en approcher. Dominique Boutet remarquait ainsi, à propos de la description 
des organes génitaux dans les fabliaux, que «  l’hyperbole joue […] le même 
rôle que la métaphore (dont elle utilise d’ailleurs souvent les ressources), et cela, 
quels que soient les termes employés : elle insiste tout en éludant »30. Finalement, 
plus que rendre le sexe féminin visible, la métaphore le rend grotesque, ce qui 
permet d’en faire un objet risible.

Si ces textes témoignent d’une importance accordée au regard, c’est bel et bien 
d’un regard très masculin, qui cherche à voir tout en n’osant jamais véritablement 
regarder. Le sexe féminin est, assez classiquement, source de fascination comme 
de répulsion31. En effet, on ne peut que constater que le sexe féminin et l’anus sont 
toujours réunis dans le Roman de Renart : même dans la branche du Viol d’Hersent, 
où il est bien indiqué qu’il y a « deux pertuis », ces deux orifices sont bien réunis 
dans la phrase et sont regardés par Renart en même temps32. Concernant la branche 
Renart parfit le con, ce n’est pas seulement parce que les trous créés à la bêche par 
Conin sont laids qu’il est nécessaire de les agrémenter de corps animaliers, mais 
surtout dans une optique de combler et de cacher la béance. Quand il évoque le 
périnée, Renart dresse bien un parallèle entre la taille et la laideur33. La crête du 

29  Ibid., p. 140, v. 517-519.
30  D. Boutet, Les fabliaux, Paris, Presses Universitaires de France, 1985, p. 69.
31  Pour D.  Boutet, «  si le sexe féminin fascine et terrorise, c’est que sa fascination est celle de 
l’abîme et donc de la perdition », Poétiques médiévales, op. cit., p. 188.
32  « Et li reverse sor la crupe / et li reverse sor la crupe », Le Roman de Renart, op. cit., p. 301, 
v. 407-408.
33  « Or n’est mis si granz la roie / ne si hidouse a esgarder », ibid., p. 761, 432-433.



Nicolas Garnier134

coq est utilisée dans le but de boucher le trou, comme l’affirme explicitement le 
goupil : « un poi estoperoit l’antree. /Se ne seroit pas si baee / celle fosse qui toz jors 
huevre »34. C’est également le cas pour la peau du loup qui doit « covr[ir] le con »35. 
Or, à chaque fois, cette nécessité s’explique par le fait que le con risque d’avaler celui 
qui s’en approcherait. Renart précise ainsi que, sans la crête du coq, on risquerait de 
s’y noyer, puis compare le sexe féminin couvert d’une toison pubienne à un puits 
caché par un buisson pour éviter qu’on y tombe36.

Le fait que le sexe féminin soit défini comme engloutissant tout n’est d’ailleurs 
pas anodin : cela évoque bien entendu le mythe du vagina dentata, mais s’inscrit 
surtout dans la thématique de la faim animale qui ne peut être assouvie, centrale 
dans le Roman37. Qui plus est, le sexe féminin est également défini comme des 
plus diaboliques. En effet, la branche Renart parfit le con n’est pas sans évoquer 
le récit du Con fit à la bêche, où c’est le diable qui crée des sexes féminins. Il est 
ici remplacé par Renart, créature diabolique par excellence, comme en attestent 
sa pelisse rousse et son esprit démoniaque. Dans tous les cas, le sexe féminin 
est élaboré par une figure masculine : ces récits témoignent bien d’une volonté 
masculine de contrôler le sexe féminin. La volonté de combler cette béance, et 
donc cet appétit féminin, est un moyen de le contrôler. Donner à  voir le sexe 
féminin, c’est donc bien prendre pouvoir sur lui. On est face ici à  un parfait 
exemple du male gaze qu’on retrouve aussi dans les fabliaux, comme l’a montré 
Jane Burns : « the omnipotent male gaze over the female body constructs man’s 
presumed mastery and unassailable savoir »38.

Or, cette question du savoir féminin est particulièrement centrale dans la 
branche Renart parfit le con. En effet, lorsque la crête du coq est utilisée pour 
parfaire le sexe féminin, le narrateur de la branche précise :

Vos qui en con veü avez,
Et de cons entremetez,
Savez bien que ce senefie ;
Les dames l’apelent landie
Por ce qu’ele est en mie le con.
Encore adonc n’avoit nus non
Mes puis li ont les dames mis
Qui le non nos an ont apris39.

34  Ibid., p. 762, v. 463-464.
35  Ibid., p. 764, v. 567.
36  Ibid., p. 765, v. 573-580.
37  Pour D. Boutet, « cette hantise de l’engloutissement, de l’anéantissement […] rejoint, en fait, la 
structure renardienne la plus profonde : celle de la dévoration, de la gueule de Renart toujours ouver-
te pour prendre et engloutir, mais, au-delà, celle qui caractérise le Roman tout entier », in Poétiques 
médiévales, op. cit., p. 189.
38  J. Burns, Bodytalk, op. cit., p. 40.
39  Le Roman de Renart, op. cit., p. 764, v. 537-544.



135Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart

Comme l’a  constaté Sylvie Lefèvre, si ce terme assez rare de «  landie  » 
a parfois été compris dans ce contexte comme étant les lèvres de la vulve, il s’agit 
plus probablement du clitoris. Renart parfit le con serait ainsi le premier texte 
littéraire en français à évoquer cette partie du sexe féminin40. Il est particulièrement 
intéressant de constater qu’il ne s’agit pas ici d’un discours de Renart, mais 
d’une apostrophe directe du narrateur à  l’auditoire, qui met en avant un savoir 
typiquement féminin concernant le langage. Si ce savoir propre aux femmes est 
médiatisée par le discours du narrateur, il n’empêche qu’il prétend bien l’avoir 
appris directement auprès d’une source féminine.

On a  là un véritable renversement, puisque ce langage strictement féminin 
vient s’opposer à une vision purement masculine sur le sexe des femmes. Le sexe 
féminin était jusqu’à présent toujours considéré à la fois frontalement, par ce regard 
dominateur, mais aussi de biais, par la multiplicité des métaphores développées 
ou le vocabulaire employé, toujours médiatisant, notamment avec le terme si 
employé de « con » qui est bien une métaphore figée. On notera également que 
le texte lui-même oppose cette parole féminine à une vision masculine, puisqu’il 
prétend : « vos, qui en con veü avez / et de cons vos entremez / savez bien que ce 
senefie »41. Le clitoris est ici supposé connu car vu, mais n’est pas nommé. Or, il 
n’est pas inintéressant de constater que l’extrait qui évoque un lexique propre aux 
femmes correspond justement à une partie de l’organe génital particulièrement 
problématique, à savoir le clitoris. En effet, comme le notait Claude Thomasset, 
«  en matière d’anatomie féminine, l’exemple le plus remarquable du refus de 
découvrir les choses est l’incertitude relative au clitoris »42. Le mystère est donc 
d’autant plus accentué, puisqu’un membre proprement féminin ne saurait être 
nommé que par un mot proprement féminin.

Cette perspective s’oppose ainsi à d’autres récits comiques, notamment aux 
fabliaux, où, si les organes génitaux, qu’ils soient mâles ou femelles, sont très 
représentés, ils n’en sont pas moins marqués par un tabou linguistique, surtout 
quand ils concernent les femmes43. L’exemple le plus connu se trouve dans la 
Damoiselle qui ne pooit oïr de foutre, où une jeune prude refuse tout mot vulgaire. 
Dans ce récit, la jeune fille décrit son sexe comme un pré, défendu par un sonneur 
de cor. La branche Comment Renart parfit le con témoigne au contraire d’un 
savoir proprement féminin, qui dit clairement les choses. Qui plus est, le texte 
précise même que ce sont les femmes elles-mêmes qui ont choisi ce nom ; or, on 
sait au Moyen Âge l’importance accordée au nom et à l’acte même de nommer. 
Qui plus est, le fait que ce nom soit le propre des femmes n’est pas sans renforcer 

40  Ibid., p. 1339-1340.
41  Ibid., p. 764, v. 537-539. 
42  C. Thomasset, «  De la nature féminine  », in Histoire des femmes en Occident, éd.  G.  Duby, 
M. Perrot, vol. 2, Paris, Plon, 1991, p. 2-69.
43  Voir M.  Grodet, «  Ce con (ne dira pas)  », Questes 7, Les tabous, 2004, p.  30-35, htps://doi.
org/10.4000/questes.2790

htps://doi.org/10.4000/questes.2790
htps://doi.org/10.4000/questes.2790


Nicolas Garnier136

le mystère de cet organe pour la gent masculine. Le clitoris garde en effet de son 
inconnu, de son étrangeté totale. En faire un objet uniquement nommable par les 
femmes le rend d’autant plus inaccessible pour le narrateur masculin, quand bien 
même il aurait été initié à ce nom. On pourra également remarquer un paradoxe 
concernant cet organe vu comme une sorte de paroxysme de la féminité : après 
tout, le texte le prétend créé à partir d’un animal mâle, le coq, qui plus est avec 
l’élément le plus visible chez cet animal de son caractère masculin, la crête. Ainsi, 
même dans ce court extrait qui semble valoriser une conception plus féminine 
du sexe féminin, l’appropriation masculine par le prisme de la bestialité n’est en 
aucun cas atténuée.

Toutefois, les femmes ne sont pas les seules à être ainsi animalisées  : c’est 
également le cas des hommes, et, de façon indirecte, des auditeurs/lecteurs 
du Roman de Renart. En effet, si le sexe féminin n’est perçu que par le regard 
masculin, celui-ci est également déshumanisé. Après tout, lorsque le lecteur/
auditeur a accès au sexe féminin dans les branches renardiennes, c’est par le prisme 
de ses personnages, qui sont justement des bêtes. C’est bien Renart qui contemple 
le sexe d’Hersent avant de la violer ; ce sont les animaux réunis pour déterminer 
qui a un plus long cul qui regardent celui de la paysanne. De la même façon, les 
discours tenus sur le « con », qu’ils soient dithyrambiques ou au contraire, une 
véritable diatribe, sont également le fait d’animaux, Renart et le milan. Certes, les 
êtres humains ont souvent un rôle très secondaire dans le Roman de Renart, où ils 
sont davantage des actants sans noms que des personnages développés et nuancés. 
Néanmoins, au vu du rapport constant dans les branches entre animalité et désir, 
le fait que la vision du sexe féminin se fasse toujours au prisme des animaux n’est 
donc pas anodin. De la même façon, l’auditoire/lectorat se fait lui aussi voyeur, 
mais cette médiation animale le renvoie lui aussi à ses propres pulsions bestiales. 
Si le sexe féminin est conçu comme un gouffre insatiable, c’est également le 
regard masculin qui lui est porté dessus qui est défini comme dévorant. Il ne 
s’agit pas d’affirmer qu’en cela, le Roman de Renart se fait porte-parole d’une 
féminité bafouée : on a vu à quel point le « male gaze » était prédominant dans 
les branches. Néanmoins, les récits renardiens témoignent également de failles 
dans une représentation qui serait uniquement monolithique, notamment par cette 
universalité de la bestialité.

*

Ainsi, si le Roman de Renart s’inscrit totalement dans un discours misogyne 
très classique concernant le sexe féminin pour le Moyen Âge, sa poétique, où 
l’animalisation et le désir universel forment le cœur, renforce largement ces 
perspectives, tout en permettant l’émergence de failles dans ce même modèle 
médiéval. Il n’est dès lors pas étonnant que le sexe féminin y  soit davantage 



137Et Renart créa la femme : représentations du sexe féminin dans le Roman de Renart

représenté que le masculin, réduit à  sa seule émasculation. Dans un monde où 
seul compte le désir, véritable élan vital, le sexe masculin châtré retranscrit les 
pires angoisses, tandis que l’obsession pour le con révèle bien cette fascination 
doublée de répulsion.

Bibliographie 

Bakhtine, Mikhaïl, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge et sous la 
Renaissance [1985], trad. Andrée Robel, Paris, Gallimard, 1982 

Bellon, Roger, « Le limaçon porte-enseigne : spécificité du comique du Roman de Renart », in Le 
Rire au Moyen Âge dans la littérature et dans les arts, éd. Thérèse Bouché, Hélène Charpen-
tier, Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, 1990, p. 53-69

Bianciotto, Gabriel, « Renart et son cheval », in Études de langue et de littérature du Moyen Âge 
offertes à Félix Lecoy, Paris, Honoré Champion, 1973, p. 27-42

Boutet, Dominique, Les fabliaux, Paris, Presses Universitaires de France, 1985
Boutet, Dominique, Poétiques médiévales de l’entre-deux, ou le désir d’ambiguïté, Paris, Honoré 

Champion, 2017, https://doi.org/10.14375/NP.9782745334916
Burns, Jane, Bodytalk: When Women Speak in Old French Literature, Philadelphia, University of 

Pennsylvania Press, 1993
Burns, Jane, “Knowing women: female orifices in Old French farce and fabliau”, Exemplaria, 1992, 

no 4, p. 81-104, https://doi.org/10.1179/exm.1992.4.1.81
Dupuy, Marie, Grodet, Mathilde, « Conclusion », Questes no 21, Grivoiserie, pornographie, scato-

logie, 124, https://doi.org/10.4000/questes.2681
Gaunt, Simon, Gender and genre in medieval French literature, Cambridge, Cambridge University 

Press, 1995, https://doi.org/10.1017/CBO9780511519505
Grodet, Mathilde « Ce con (ne dira pas) », Questes no 7, Les tabous, 2004, p. 30-35, https://doi.

org/10.4000/questes.2790
Harf-Lancner, Laurence, Polino, Marie-Noëlle, « Le Gouffre de Satalie. Survivances médiévales du 

mythe de Méduse », Le Moyen Âge, 1988, XCIV, p. 73-101
Labère, Nelly, « Corps-ne-mens », Obscène Moyen Âge, éd. Nelly Labère, Paris, Honoré Champion, 

2015, p. 201-212, https://doi.org/10.14375/NP.9782745333902
Le Goff, Jacques, La civilisation de l’Occident médiéval, Paris, Flammarion, 2008
Le Roman de Renart, éd. et trad. Armand Strubel avec la collaboration de Roger Bellon, Dominique 

Boutet, Sylvie Lefèvre, Paris, Gallimard, collection « Bibliothèque de la Pléiade », 1998
Pierreville, Corinne, Anthologie de la littérature érotique du Moyen Âge, Paris, Honoré Champion, 2019 
Reichler, Claude, La diabolie, la séduction, la renardie, l’écriture, Paris, Les Éditions de Minuit, 1979 
Sheidegger, Jean, Le Roman de Renart ou le texte de la dérision, Genève, Librairie Droz, 1989
Thomasset, Claude, « De la nature féminine », in Histoire des femmes en Occident, éd. Georges 

Duby, Michelle Perrot, Paris, Plon, 1991, vol. 2, p. 2-69
Valette, Jean-René, « Le rire et le corps  : éléments d’esthétique médiévale (XIIe-XIIIe  siècle)  », 

in L’Esthétique du rire, éd. Alain Vaillant, Nanterre, Presses Universitaires de Paris Ouest, 
2012, p. 21-45

Walter, Philippe, « Renart le fol : motifs carnavalesques dans la branche XI du Roman de Renart », 
L’information littéraire, 1989, vol. 41, no 5, p. 3-13, https://doi.org/10.4000/books.pupo.2309

Weisl-Shaw, Andreea, “Lacan and le con: Exploring the feminine in the Roman de Renart”, Reinar-
dus. Yearbook of the International Reynard Society 20 (2007-2008), p. 153-169, https://doi.
org/10.1075/rein.20.10wei

https://doi.org/10.14375/NP.9782745334916
https://doi.org/10.1179/exm.1992.4.1.81
https://doi.org/10.4000/questes.2681
https://doi.org/10.1017/CBO9780511519505
https://doi.org/10.4000/questes.2790
https://doi.org/10.4000/questes.2790
https://doi.org/10.14375/NP.9782745333902
https://doi.org/10.4000/books.pupo.2309
https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei
https://doi.org/10.1075/rein.20.10wei


Nicolas Garnier138

Nicolas Garnier est agrégé de lettres modernes et docteur en Études médiévales. Il a  soutenu 
en 2019 une thèse sous la direction de Dominique Boutet portant sur les « Dynamiques du récit 
comique bref : le Roman de Renart et les fabliaux » à Sorbonne Université. Il travaille depuis plus 
généralement sur la question de la violence en littérature, que ce soit d’un point de vue stylistique, 
poétique ou générique, mais aussi aussi en ce qui concerne le genre. Dans ce domaine, il a publié 
récemment « Les fabliaux, ou le corps féminin bafoué  : l’exemple de la Dame escoillée » (dans 
Questes, no  44, Le corps féminin  : actualité de la recherche, éd. Marie-Antoinette Alamenciak, 
Marie-Christine Payne, Marie Piccoli-Wentzo, 2023, p. 35-47) ou encore « Le viol du goupil : enjeux 
d’une violence de genre au cœur de la matière renardienne (Ysengrimus, Roman de Renart, Renart 
le Novel et Renart le Contrefait) » (dans Violences de genre et pratiques de care au Moyen Âge, 
Sources, représentations et méthodes d’analyse, actes du colloque interdisciplinaire de Université 
de Genève organisé par Rose Delestre et Benedetta Viscidi, Lausanne, Presses polytechnique et 
universitaire romandes, collection « Épistémé », à paraître). 


	_GoBack
	_GoBack

