
ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
Folia Litteraria Romanica 21, 2026

[7]

© by the Author, licensee University of Lodz – Lodz University Press, Lodz, Poland. This article is an 
open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution 
license CC BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/) 

Hélène Cazes
Université de Victoria

 https://orcid.org/0000-0003-2370-1224
cazesh@gmail.com

Avant-propos1

Longtemps voilé, drapé, masqué d’une feuille de vigne, d’une main ou 
d’une mèche de cheveux, le sexe féminin fut rarement représenté publiquement 
jusqu’aux dernières décennies, lorsque les technologies nouvelles d’imagerie 
mais également un désir militant de reconnaissance du corps féminin suscitèrent 
la production et la diffusion de publications, d’œuvres d’art, de galeries en ligne 
et de photographies et donnèrent à  voir, hors d’un contexte médical ou de la 
pornographie, vulves, clitoris et vagins. 

Ce volume de Folia Litteraria Romanica propose de mesurer les enjeux et 
les discours de cette « sortie » publique, à l’aune interdisciplinaire de l’histoire, 
du genre, de la médecine, de l’art et de la communication et par la comparaison 
méthodique de cette épiphanie contemporaine avec celle, plus restreinte, de la 
première modernité. Son objet est le regard, dans sa cécité, son évitement, puis 
son retournement sur le point réputé aveugle du corps féminin.

1  Hélène Cazes est infiniment reconnaissante aux auteurs et autrices qui ont contribué à ce volume 
mais surtout à ses deux coéditrices, sans qui ce volume n’aurait pas vu le jour. Elle remercie aussi le 
Conseil de recherches en sciences humaines, qui a financé en partie ce projet. En même temps, elle 
tient à préciser que cet avant-propos est un texte original de sa propre création, publié initialement 
sur le site internet https://perfecta.hypotheses.org/91-2. Ce site regroupait l’ensemble des informa-
tions relatives au projet Perfecta, un projet scientifique et personnel de longue haleine dont elle 
était l’initiatrice. Ce projet a réussi à rassembler des chercheurs et des chercheuses du monde entier 
autour des problématiques liées à la condition féminine.

https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.01

Funding information: Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. Conflicts of interest: The Author is the 
thematic editor of the issue. She did not participate in the review process of the article. Ethical considerations: The Author 
assures of no violations of publication ethics and takes full responsibility for the content of the publication.

Received: 01.04.2025. Revised: 13.07.2025. Accepted: 05.08.2025.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-2370-1224
https://orcid.org/0000-0003-2370-1224
mailto:cazesh@gmail.com
https://perfecta.hypotheses.org/91-2
https://doi.org/10.18778/1505-9065.21.01


Hélène Cazes8

Une femme est-elle nue lorsqu’elle montre son sexe ? Ou est-ce autre chose ? 
Certes, elle est nue lorsqu’elle montre ses seins, son ventre, son pubis mais son 
sexe demeure intérieur, « caché par la nature par égard pour sa pudeur naturelle », 
écrivait Galien, pour célébrer la perfection du corps humain. Appelé « nature de 
la femme » pendant de longues traditions, le sexe féminin est souvent évoqué en 
passant, en allant au sujet de la reproduction, comme un confus assemblage décrit 
comme « matrice » ou « utérus ». Un effort d’explication scientifique le déplie 
en une collection de parties dont l’agencement et la cohérence restent obscurs. 
L’anatomie l’observe plus qu’elle ne le montre. 

Ce sexe est longtemps défini par l’absence, le creux, l’ombre : concavité, il 
serait vide. On pourrait en montrer soit le contenant – le pourtour extérieur –, 
soit le contenu – l’enfant, justification ultime de la différence des sexes par la 
reproduction. Pas la structure ni l’unité. On l’entoure de voiles, vases, cubes, 
fenêtres, grottes, lignes et carrelages traçant des perspectives, pour faire voir les 
limites de l’image, pour rappeler une troisième dimension, manquante dans la 
représentation. Liminaire, à la fois à l’intérieur et à l’extérieur du corps, le sexe 
féminin semble hors de l’ordre des représentations. Obscène. Hors cadre. Même la 
pornographie échoue à le saisir, condamnée à rester au seuil du corps, en surface. 
Comment montrer le dehors et le dedans ?

Même si l’image pouvait en être inventée, et elle le fut, maintes fois, pourquoi 
montrer ce qui est caché à la vue ? La production d’images du lieu aveugle du 
corps relève d’abord d’une volonté de savoir et de faire savoir. D’une première 
modernité. Or, dès cette première sortie publique, l’image du sexe féminin 
confronte la construction du genre : en déplaçant les frontières du visible, elle 
mêle le dedans et le dehors et, très vite, le masculin et le féminin. En effet, le sexe 
féminin était défini, dans le système des genres, par son intériorité. « La femme 
porte à  l’intérieur ce que l’homme porte à  l’extérieur », la formule résumait la 
tradition hippocratique et galénique, elle évitait également l’enquête rigoureuse 
sur le corps. Elle traçait la ligne de partage des genres : à l’homme, le visible, le 
public, le protubérant ; à la femme, le secret, l’invisible, le creux. 

Comme pour remédier à  l’invisibilité générique des femmes, les images 
contemporaines portent un discours sur le statut et les enjeux du regard sur 
l’anatomie sexuelle ; elles disent la nécessité de connaître et faire voir l’anatomie 
féminine. Elles montrent non pas tant un élément du corps que le regard sur ce 
lieu du corps et la position de ce regard. Elles revendiquent la réflexivité du 
regard sur soi et la partagent comme inclusion politique et culturelle d’un sexe 
trop facilement dit invisible, hideux, terrifiant. Elles disent en effet la naissance 
d’une nouvelle nudité féminine, au-delà de clivages binaires dont elle serait 
paradoxalement exclue : la reconnaissance d’une partie du corps longtemps réputée 
obscure, cachée, disgracieuse, comme partie intégrante de l’identité personnelle 
et de la perfection de l’anatomie humaine. Elles disent encore les revendications 
féministe et queer d’un regard réflexif, sur soi, où le corps ne serait plus objet 



9Avant-propos

du regard de l’autre mais sujet. Enfin, elles disent le droit de cité, dans l’espace 
public, des femmes et de leur corps. La dimension publique de ces représentations 
contemporaines, de L’Origine du monde de Gustave Courbet aux Monologues 
du vagin ou à  la récente Bible du vagin, est en effet essentielle  : elle s’inscrit 
contre la définition générique du « second sexe », que les discours anatomiques 
anciens justifiaient par une conformation naturellement aveugle, inaccomplie, et 
condamnaient à la clandestinité.

Car les théories médicales de la tradition hippocratique, jusqu’au XVIe siècle, 
lisaient dans l’intériorité des organes génitaux de la femme un dessein de la nature, 
qui aurait répondu à la modestie naturelle des femmes ; copie rétrovertie et inférieure 
du sexe masculin, le système génital féminin était décrit fragmentairement, et 
exclusivement pour la génération. Ce corps féminin incohérent et imparfait 
demeurait un «  mystère  », un «  gouffre  » sans lumière ni discours. Surtout, 
sans représentation si ce n’était pour en faire le champ, le cadre, l’espace de la 
reproduction : vide provisoirement comblé par la conception ou par la grossesse, 
retourné à  la vacuité et à  l’obscurité une fois la génération accomplie. Les 
premières images de l’appareil génital féminin sont celles des anatomistes de 
la Renaissance européenne, qui se donnèrent comme objet emblématique de la 
« nouvelle anatomie », fondée sur le regard, le sexe féminin : ils en décrivirent, 
nommèrent et firent voir les parties, montrant ce que la « culture », et non plus la 
« nature », avait caché.

Déjà, cette apparition sur la scène publique représente un genre : ce « sexe 
féminin » a une nature (modeste et lubrique tout à la fois) et un destin (la procréation). 
En cette première sortie de l’invisibilité, les gravures anatomiques témoignent 
des incertitudes du regard : comment partager une profondeur intérieure sur une 
page ? comment éviter (ou provoquer) le scandale de gravures « déshonnêtes » ? 
Cette nudité anatomique féminine s’adresse à un public restreint et masculin, celui 
des médecins. Elle s’accompagne d’images érotiques, pour un public, également 
masculin, restreint et ici privé. Ce regard est certes public, largement diffusé par 
la nouvelle technologie du livre imprimé ; il n’en reste pas moins détourné, par la 
médiation et la distance du discours scientifique, par le refus d’une réflexivité 
sur sa propre situation, par les détours de la bienséance, par l’inclusion presque 
obligée d’un pénis ou d’un fœtus, et par l’exclusion de sujets non-masculins.

*

L’un des « langages » des images du corps est biblique. Il structure une tradition 
visuelle durable. Premier homme et première femme, Adam et Ève, habillés 
d’une feuille de vigne même dans les traités d’anatomie, racontent l’histoire de 
la tentation et de la mortalité. Ils avertissent que le regard doit se défier de la 
beauté d’Ève… Le sexe, les entrailles restent hors scène. L’allusion à la nudité 



Hélène Cazes10

biblique autorise l’image des corps. Hormis le sein nourricier de la Vierge Marie, 
pas de corps féminin honnête, alors ! Les corps de Vénus et d’Ève sont les seuls 
corps féminins qui hantent les bibliothèques et palais de la première modernité. 
Hors de la représentation, le récit chrétien de l’ordre du monde créé par Dieu 
assigne un sexe à la femme, compagne donnée à Adam pour porter son malheur 
et sa perpétuelle descendance, cause de sa mortalité et outil de sa reproduction. 
Dans ce récit, la femme est le vaisseau de l’homme  : les organes narrent la 
salvation par la croix, passion de l’infinie douleur et rédemption du pécheur. Ils 
disent la complémentarité des organes et leur séparation. Ils s’inscrivent dans une 
temporalité, qu’ils promettent et accomplissent.

Pour les médecins, le couple originel est un topos utile : il permet de faire voir 
l’incomplétude du corps féminin comme une constitution divine. En présentant, 
en regard, corps masculin et corps féminin, les traités d’anatomie situent le regard 
hors de la « lasciveté » et illustrent leur théorie de la rétroversion : « la femme 
porte à l’intérieur ce que l’homme porte à l’extérieur ». Ève n’a guère besoin de 
feuille de vigne, sa main désigne plus qu’elle ne cache : Adam montre ce qu’il 
y a à voir. L’histoire rejoint celle des premiers naturalistes et médecins : la femme 
est chez Aristote le champ que l’homme en semence, chez Galien la compagne 
que la nature a  donnée à  l’homme pour qu’il se reproduise. Son imperfection 
supposée définit son rôle : par défaut de chaleur, elle ne s’accomplit jamais en la 
forme parfaite de l’être humain, l’homme, mais c’est justement ainsi qu’elle peut 
servir l’homme : elle est son réceptacle et le relai de sa descendance.

Commentant le commentaire de Mundino de Luzzi sur Galien, Berengario 
da Carpi donnait en 1521 (Commentaria cum amplissimis additionibus super 
anatomia Mundini, Bologne, Benedictum Hectoris, fo CCIX vo) cette caricature 
de la tradition médicale scolastique  : un discours circulaire, hiérarchique et 
dogmatique.

Tout comme l’homme est la forme la plus parfaite de tous les animaux, ainsi, au regard 
du corps féminin, le corps masculin est le plus parfait. La cause de cette perfection est 
l’excellence de sa chaleur. En effet, le premier outil de la nature est la chaleur. Ainsi, 
nécessairement, les créatures qui en manquent sont imparfaites. Il n’y donc rien d’étonnant 
que le corps féminin soit moins parfait que le corps masculin, d’autant qu’il est plus froid. 
[…] Aussi, à l’endroit des parties génitales, la femme est moins parfaite que l’homme.

CCIX vo Sicut igitur homo animalium omnium quid perfectissimum sicut hoc ipso 
masculus foemina: causa uero perfectionis est caliditatis excellentia. hec n. est primum 
organum naturae; in quibus igitur defficientior in his est necessarium imperfectionem esse 
et creaturam : nullum n. mirabile si faemineum masculino in tantum est imperfectius in qua 
tam frigidius.  […] Sic et mulier genitalibus particulis est imperfectior uiro […].

L’Epitome d’André Vésale (1543) propose un sommaire visuel de ses 
descriptions du corps humain, qu’il publie en cette même année dans La Fabrique 
du corps humain. Chacun sur sa page, les personnages de l’origine forment la 



11Avant-propos

double page, le double genre humain. Dans la reprise des planches vésaliennes 
par Jacques Grévin, le couple est séparé par le serpent, la pomme est dans la main 
d’Adam, en place du crâne de la mortalité qu’il tenait dans l’image originale  : 
le péché, au centre de la double page, est sur le point d’être accompli. Imparfait 
« deuxième homme », cette Ève d’avant la chute est l’un des personnages des 
livres d’anatomie, où une pomme rappelle, si besoin en était, le récit biblique. Ses 
longs cheveux et ses poses sont celles de la tentatrice. Son corps, d’avant le péché, 
n’est pas encore celui de la corruption et de la vieillesse : il est le corps-modèle 
de la femme.

En maints endroits, la Fabrique de Vésale contredit la tradition et les autorités 
médicales, les images qu’il fait graver pour le chapitre sur l’anatomie féminine 
reprennent néanmoins la formule attribuée à Galien et montrent la similarité des 
corps : les femmes sont anatomiquement identiques aux hommes, si ce n’est pour 
le fait que leurs organes génitaux sont retournés vers l’intérieur. Des planches 
anatomiques identiques, symétriques, ressemblantes mettent en scène les 
parallèles relevés entre les deux appareils génitaux. Voire, l’image de la matrice, 
de loin, pourrait être confondue avec celle de son « contenu » naturel, l’épée dont 
elle est le fourreau : le sexe masculin.

Dès 1543, ces images sont piratées, reprises, adaptées, copiées, recomposées. 
La Fabrique avait fourni un modèle satisfaisant à la représentation d’un lieu qu’on 
ne voulait ni ne savait comprendre et d’une théorie qui fondait la hiérarchie et la 
division des genres. Au nom de l’utilité de la reproduction, ce sexe féminin demeure 
néanmoins l’objet d’attentions médicales et anatomiques. Il est au programme des 
facultés de médecine, où il figure comme discours. On ne décrit le corps de la 
femme que dans ses différences d’avec celui de l’homme et on le résume d’une 
autre formule : Tota mulier in utero. La matrice contient toute la femme. Les images 
de ce corps ne le représentent pas, elles l’expliquent, pour sa fonction.

Discours, genres, ordres ont ainsi longtemps condamné le sexe féminin 
à l’invisibilité : la décence, ou la nature, voire la destinée, habillaient de prêches et 
théories le contrôle de ses images, tout comme elles réduisaient l’ « utilité » de la 
femme à un rôle : la reproduction. Ainsi justifié et normé, le désir masculin créait 
et appelait les images de la beauté féminine, voie menant à la contemplation d’une 
transcendance, céleste ou terrestre. Or, de cette beauté, le sexe lui-même était exclu. 
Tout comme le regard sur ce sexe. Restent les miroirs, les allusions, les détours.

Et puis, voici que se donne, en représentation, une nouvelle visibilité. Elle est 
moderne : transgressive, politique, libre. Elle se joue dans le retournement des regards 
et dans la performance  : exposition, exhibition, auto-gynécologie, art, bijoux. La 
révolution du regard scientifique avait ébranlé les traditions antiques et médiévales 
sur la composition du corps humain. La révolution de ces images, à la fois politiques 
et intimes, fait voler en éclat l’ordre fixe des genres et des frontières. Hors de la 
science, elle redéfinit la sphère publique et les lignes partageant masculin et féminin 
comme on partagerait sujet et objet. Une grammaire des identités s’invente.



Hélène Cazes12

Le regard moderne dénoncera tant le dépeçage anatomique que l’objectivation 
scientifique et pornographique. Miroirs personnels, photographie, échographies, 
résonances magnétiques permettent de saisir l’intérieur du corps et de se 
regarder/montrer soi-même. Les femmes acquièrent un regard sur leur corps, 
dont tirer identité et fierté. L’impression en trois dimensions, l’invention de 
nouvelles conventions artistiques, l’approfondissement et la diffusion des savoirs 
anatomiques donnent naissance à  de nouvelles images. Le voile se lève. Les 
descriptions précises – et complètes – ainsi que les représentations de l’appareil 
génital féminin se multiplient comme autant de prises de position, où se joue une 
critique de la tradition d’illustration scientifique initiée au XVIe siècle : violentes, 
la dissection et l’extraction d’organes ne donnent pas à voir le corps féminin dans 
sa cohérence et sa dignité.

Les procédures anciennes de mise en images suivaient les modèles masculins 
de représentation du corps, parfois jusqu’à  proposer des images en miroir de 
l’appareil génital masculin, lorsqu’elles ne recouraient pas à la métaphore, florale 
ou géologique  : voici ces conventions revisitées, renversées, revues. Le regard 
se retourne et se donne à voir : il est devenu geste. Surtout, y sont revendiqués le 
savoir sur le corps et les droits de sa représentation.

*

Dans ce volume, chercheurs et chercheuses de différentes disciplines (histoire, 
littérature, philosophie, histoire de l’art, bibliologie, études de genres, sciences de 
la santé) et artistes permettent de saisir et catégoriser les révolutions des images 
anciennes et contemporaines du sexe féminin  : réponse, déni, revendication et 
scandale servent aujourd’hui le nouveau partage public de la nudité, où genres 
et traditions sont questionnés ; la comparaison des époques et productions le fait 
comprendre et mesurer.

Bibliographie 

Berengario da Carpi, Jacopo, Commentaria cum amplissimus additionibus super anatomiam Mun-
dini, Bologne, Hyeronimum de Benedictis, 1521

Cazes, Hélène, «  Désordres, oscillations et déséquilibres dans l’ordonnancement des matières 
anatomiques: faire place au féminin dans les traités du corps humain (1521–46) », Renais-
sance and Reformation / Renaissance et Réforme, 2023, vol. 46, no 3/4, p. 29-82. https://doi.
org/10.33137/rr.v46i3.42635

Galien, De usu partium XIV, 160–165 (Kuhn [éd.], IV, 159–165), Claudii Galeni Opera omnia. 
Editionem curauit C[arl] G[ottlob] Kühn, Leipzig, in officina Car. Cnoblochii, vol. 1-20, 1821-
1833

Vésale, André, De humani corporis fabrica, Bâle, Oporinus, 1543
Vésale, André, Epitome, éd. Jacqueline Vons, Stéphane Velut, Paris, Les Belles-Lettres, 2008

https://doi.org/10.33137/rr.v46i3.42635
https://doi.org/10.33137/rr.v46i3.42635


13Avant-propos

Hélène Cazes était professeure au département de français à l’Université de Victoria de 2001 à 2025, 
ainsi que la directrice du Programme d’Études médiévales. Ancienne élève de l’École Normale 
Supérieure (Ulm-Sèvres), agrégée de Lettres Classiques, elle a soutenu son doctorat (Le Livre et la 
lyre, Grandeurs et décadences du centon virgilien) à Paris X-Nanterre (1997). Son post-doctorat 
(UQAM) explorait L’invention de l’enfant-prodige (2001). Elle a reçu l’insigne de Chevalier dans 
l’Ordre des Palmes Académiques (2022) et le Prix d’excellence pour l’ensemble d’une carrière de 
la Société canadienne d’études de la Renaissance (2025). Ses recherches portent sur la tradition 
et la réception des textes, la transmission et les réseaux des savoirs, les icônes culturelles, les 
mythes historiographiques et les catégories du biais (genre, colonisation). Ses publications portent 
ainsi sur les littératures, les médiations éditoriales, la culture du livre, l’amitié, la République des 
Lettres, l’histoire de la médecine et des humanités médicales, ainsi que sur la bibliographie. Elle 
était éditrice du numéro spécial de Renaissance et Réforme (été/automne 2023) sur La querelle des 
genres : paradoxes et modèles de la « perfection » féminine (XIIe–XVIIe s.).


	_GoBack
	_GoBack

