
A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA GERMANICA 10, 2014

Szymon Cieśliński*

DER ALT-NEUE VAMPIR. DAS SCHAUERLICHE 
UND DIE FIGUR DES NACHZEHRERS IN VAMPIRISMUS 

VON E. T. A. HOFFMANN

1. Einleitung

Für das bessere Verständnis des Phänomens der Horrorliteratur scheint es sinnvoll 
zu sein, die klassischen Vertreter dieser Gattung, die ihre Grundlagen schufen, 
zum Gegenstand der Forschung zu machen. E. T. A. Hoffmann zählt sicherlich zu 
solchen Autoren, weil er eine ganze Menge von Stoffen der Schauer- und Horror­
literatur benutzt, funktionalisiert und popularisiert hat.

Die Analyse seiner Werke lässt annehmen, dass Hoffmann einerseits sich sehr 
gut im Werk seiner Vorgänger auskannte und andererseits von späteren Autoren 
stark rezipiert wurde und damit die Entwicklung der Gattung beeinflusste. Um nur 
einige Beispiele zu nennen: Der italienische Literaturwissenschaftler Mario Praz 
(1960, S. 114) stellt fest, dass Hoffmanns Elixiere des Teufels (1815–1816) durch 
den Roman Der Mönch (Ambrosio oder The Monk, 1795) von Matthew Gregory 
Lewis (1773–1818) inspiriert wurde.1 Die polnische Wissenschaftlerin Anna Gem­
ra vermutet auch einen Einfluss von Hoffmanns Werk auf die wahrscheinlich be­
kannteste Geschichte über die Ich-Spaltung in der Weltliteratur, Der seltsame Fall 
des Dr. Jekyll und Mr. Hyde (The Strange Case of Dr. Jekyll and Mr. Hyde, 1886) 

* M.A. Szymon Cieśliński, Universität Łódź, Philologische Fakultät, Lehrstuhl für Literatur
und Kultur Deutschlands, Österreichs und der Schweiz, 90-236 Łódź, Pomorska 171/173.

1 Lewis gehört neben Horace Walpole, Ann Radcliffe und Charles Robert Maturin zu den 
Gründern der gothic shool und der Gattung gothic novel (dt. Schauerroman). In seinem Roman 
Mönch führte er in die Konvention der Schauerliteratur die Figur des Teufels ein. Daher kann man 
ihn auch als den Vater von satanic horror betrachten (vgl. Has-Tokarz 2011, S. 62). Hoffmann greift 
die Grundidee des erwähnten Romans auf, was u.a. von Joshi und Dziemianowicz (2005, German 
Literature, S. 458) bemerkt wurde. Mario Praz (1960, S. 114) schreibt Folgendes dazu: „Medardus 
entspricht Ambrosius, Euphemie Mathilda und Aurelie Antonia; bei Hoffmann ist Aurelie das un­
schuldige Mädchen, da von Medardus geliebt und von dem geheimnisvollen Gespenst umgebracht 
wird, das Medardus’ Doppelgänger ist.“

 https://doi.org/10.18778/1427-9665.10.15

https://doi.org/10.18778/1427-9665.10.15


Szymon Cieśliński206

von Robert Louis Stevenson.2 Dieselbe Forscherin unterstreicht auch die Rolle der 
Hoffmann’schen Erzählung Der Sandmann (1816), in der sie eine Art Ankündi­
gung des Romans Frankenstein oder Der moderne Prometheus (Frankenstein or 
The Modern Prometheus, 1818) von Mary Shelley erkennt.3 Selbst Edgar Allan 
Poe, der u.a. von Lovecraft (1973, S. 249–252) für den Vater der modernen Hor­
rorliteratur gehalten wird, hat das Werk von Hoffmann sehr stark rezipiert und sich 
davon inspirieren lassen, was u.a. Palmer Cobb (1908) im Werk The Influence of 
E. T. A. Hoffmann on the Tales of Edgar Allan Poe untersucht hat.

Der vorliegende Artikel setzt sich zum Ziel, eine in der Forschung wenig 
präsente Erzählung von E. T. A. Hoffmann zu untersuchen und zwar Vampirismus4 
aus der Sammlung Die Serapionsbrüder (1819–1821), wobei der Schwerpunkt 
einerseits auf die der Angst- und Verunsicherungserweckung dienenden Mecha­
nismen und andererseits auf die Besonderheit der Figur des Vampirs bzw. des 
Nachzehrers und ihre Funktion im Werk gelegt wird.

2. Cyprians Erzählung

In der erwähnten Sammlung von Erzählungen und Aufsätzen porträtierte 
E. T. A. Hoffmann seinen realen Freundeskreis, dem u.a. Julius Eduard Hitzig 
(1780–1849), Adalbert von Chamisso (1781–1838), Karl Wilhelm Salice-Contes­
sa (1777–1825), David Ferdinand Koreff (1783–1851) und Friedrich de la Motte 
Fouqué (1777–1832) angehörten (Hoffmann 2008, S. 1242). Die Rahmenhand­
lung der Sammlung bilden fiktive Gespräche der Freunde, in denen sie Proble­
me der Kunst und Literatur thematisieren sowie unterschiedliche Geschichten 
erzählen. Anhand der Briefe von Hitzig kann man schlussfolgern, dass Contessa 
für Sylvester, Koreff für Vinzenz und Hitzig für Ottmar stehen. In den drei an­
deren Figuren – Theodor, Lothar und Cyprian – glaubt man dagegen Hoffmann 

2 Gemra (2008, S. 341–360) betont u.a., dass im Fall beider Werke nicht das Elixier, sondern 
der freie Mensch für alles Grausame verantwortlich sei. Das Elixier sei nur ein Vorwand, der das 
bewusste Handeln rechtfertigen solle.

3 Der Sandmann sei u.a. als eine Geschichte des Versuchs, einen künstlichen Menschen zu 
schaffen, zu sehen. Was Gemra betont, schufen der alte Advokat Coppelius als Vertreter der alten 
Wissenschaft, der Alchemie und der Physikprofessor Spalanzani im Gegensatz zu Viktor Franken­
stein kein lebendes, intelligentes Wesen mit freiem Willen und Gefühlen, sondern nur einen Au­
tomaten, eine Holzpuppe. Olimpia war jedoch imstande den Studenten Nathanael in sich verliebt 
zu machen und ihre Augen wurden zum Spiegel von Nathanaels Seele, was als Erfolg ihrer Kon­
strukteure betrachtet werden kann. Die Autorin fügt auch hinzu, dass Der Sandmann sich keiner 
so großen Beliebtheit wie Frankenstein vermutlich aus dem Grund erfreute, weil er zu stark in der 
Tradition der gothic school befestigt war (mehr dazu Gemra 2008, S. 249–252).

4 Da dieses Werk ursprünglich keinen Titel trägt, wird es oft entweder nach seinem Autor Cy-
prians Erzählung oder nach seinem Thema Eine grässliche Geschichte, Der Vampyr, Eine Vampyr-
Geschichte und seit 1912 Vampirismus genannt (vgl. Hoffmann 2008, S. 1633).



Der alt-neue Vampir 207

zu erkennen. Theodor sei seine musikalische, Cyprian seine phantastische und 
Lothar seine ironische Erscheinungsform (Hoffmann 2008, S.  1243f.). Die Er­
zählung Der Vampirismus wird von Cyprian als zweite Geschichte des achten 
Abschnitts erzählt.

Die richtige Erzählung leitet – im romantischen Sinne – ein ironisches Ge­
spräch der Freunde über die neuere englische Literatur ein. Nach einem kurzen 
Meinungsaustausch über Walter Scott und Lord Byron wendet sich die Konver­
sation dem Thema des Vampirismus zu. Lothar stellt anhand seines Wissens5 fest, 
dass: „ein Vampyr nichts anders ist, als ein verfluchter Kerl, der sich als Toter 
einscharren läßt, und demnächst aus dem Grabe aufsteigt und den Leuten im 
Schlafe das Blut aussaugt, die dann auch zu Vampyrs werden“ (Hoffmann 2008, 
S. 1116). Dieses Thema regt Cyprian dazu an, die folgende rhetorische Frage zu 
stellen: „Warum sollte es dem Dichter nicht vergönnt sein, die Hebel der Furcht, 
des Grauens, des Entsetzlichen zu bewegen?“ (Hoffmann 2008, S. 1117) und so­
mit beginnt eine Diskussion über das Grauenhafte in der Literatur.

Cyprian behauptet, auch das Schauerliche könne zum Stoff der Literatur wer­
den, seine Freunde stimmen ihm zu und nennen dafür einige Beispiele.6 Theodor 
stellt sogar die These auf, man könne das Schauerliche für die Zwecke der Lite­
ratur instrumentalisieren, funktionalisieren und es damit für jeden Rezipienten 
erträglich machen.7 Lothar fügt dem hinzu, dass „die Fantasie durch sehr einfache 
Mittel aufgeregt werden könne, und daß das Grauenhafte oft mehr im Gedanken, 
als in der Erscheinung beruhe“ (Hoffmann 2008, S. 1118). Als eine Art Begrün­
dung bzw. Realisierung dieser Annahmen kommt gleich danach der Vorschlag, 
Cyprian könnte eine sich angeblich auf Fakten stützende Geschichte erzählen, 
was auch passiert:

Der Graf Hyppolit kehrte nach langen Reisen in seine Heimat zurück und be­
gann das neulich von seinem Vater geerbte Stammschloss zu verschönern. Eines 
Tages besuchte ihn eine entfernte Verwandte seines Vaters, eine alte Baronesse. 
Das Problematische dabei lag darin, dass der verstorbene Vater jeden vor ihr ge­
warnt und selber von ihr immer mit Abscheu gesprochen hatte. Ein Grund dafür 
war niemandem klar, da der Graf nur zu sagen pflegte: „es gäbe gewisse Dinge, 
über die es besser sei zu schweigen als zu reden“ (Hoffmann 2008, S. 1118).

Hyppolit fühlte sich sehr unangenehm, nahm aber den Besuch an. Die Ba­
ronesse äußerte eine Klage über den ewigen Hass des alten Grafen und über das 

5 Eigentlich beruft sich Lothar auf das Werk von M. Michael Ranfts Diaconi zu Nebra u.d.T. 
Traktat von dem Kauen und Schmatzen der Todten in Gräbern, worin die wahre Beschaffenheit 
derer Hungarischen Vampyrs und Blutsauger gezeigt, auch alle von dieser Materie biβher zum Vor-
schein gekommene Schrifften rezensirt werden (vgl. Hoffmann 2008, S. 1115ff.).

6 Ludwig Tiecks Liebeszauber, Heinrich von Kleists Das Bettelweib von Locarno.
7 „In […] märchenhaften Erfindungen […] kann ja dieses Elend der Welt nur wie von muntern 

Farben gebrochen hineinspielen, und ich dächte, auch ein nicht starkes Auge müßte es auf diese 
Weise ertragen“ (Hoffmann 2008, S. 1118).



Szymon Cieśliński208

eigene Unglück. Ihr Gastgeber fühlte sich von ihrem aufrichtigen Ton berührt. 
Ihre Tochter Aurelie schien ihm darüber hinaus ein anmutiges Wesen zu sein. In 
Verwirrung gebracht, beschloss er, nicht nur die Warnungen des Vaters zu ver­
gessen, sondern auch dessen Taten gutzumachen, indem er seine Gäste auf dem 
Schloss sehr freundlich aufnahm. Zwar entsetzte ihn die totenblasse und eiskalte 
Alte, doch die Schönheit und Anmut Aurelies verursachten, dass sie zu dritt im 
Schloss wohnen konnten.

Endlich entschied sich der in Aurelie verliebte Graf, sie zu heiraten. Er 
bat um ihre Hand und die Baronesse nahm glücklich den Antrag an. Doch am 
Hochzeitstag starb die Alte unter rätselhaften Umständen: sie wurde leblos 
im Park gefunden. Als die verschobene Hochzeit endlich stattfand, entschied 
sich Aurelie, ihr Geheimnis zu offenbaren und von ihrer Vergangenheit zu be­
richten: Der Grund für ihre Niedergeschlagenheit sei „das heillose Treiben 
der Mutter“ (Hoffmann 2008, S. 1124) gewesen. Nach dem Tode ihres Vaters 
traf sich ihre Mutter mit einem anderen Mann. Einerseits sorgte er für das 
hohe Lebensniveau der Baronesse, andererseits nutzte er ihre Abhängigkeit 
von seiner Person schamlos aus. Anfangs wurde Aurelie weder vom Baron 
noch von der Baronesse beachtetet, doch im Laufe der Zeit wurden prächtige 
Kleider und ähnliche materielle Güter auch ihr zuteil. Eines Tages wollte der 
halbtrunkene Baron sie vergewaltigen. Dem Mädchen gelang es, sich zu ver­
teidigen und zu fliehen, was aber den Fremden erboste. Die materialistische 
Mutter stand auf der Seite des Mannes und behauptete: „Aurelie müsse sich 
dem Willen des Fremdes hingeben, der sonst gedroht [habe], sie zu verlassen“ 
(Hoffmann 2008, S. 1127). Zutiefst entsetzt versuchte Aurelie, zu mitternächt­
licher Stunde aus dem Haus zu fliehen, wurde aber von der Mutter und dem 
Baron ertappt. Ihr Schrei alarmierte die Polizei und der Mann wurde von ihr 
gefangen genommen.

Nach einer Zeit entfloh der Fremde aus dem Gefängnis und wurde vor dem 
Hause Aurelies wieder verhaftet. Nach diesem Ereignis kursierten Gerüchte 
über die Beziehung der Baronesse mit dem Verbrecher, der – wie es sich er­
wies – ein Scharfrichtersohn war, zumal er vor dem Gericht davon zu erzählen 
begann. Die Baronesse fühlte sich dazu gezwungen, das Haus zu verlassen und 
so kam sie in das Schloss des Grafen. Zwar fand Aurelie damit endlich Glück, 
doch ihre „von bösen Mächten“ (Hoffmann 2008, S. 1130) erfasste Mutter hat 
sie mit einem Fluch belegt, weshalb sie so depressiv wurde.

„Der Graf tröstete die Gattin so gut er es vermochte, unerachtet er selbst 
sich vom kalten Todesschauer durchbebt fühlte“ (Hoffmann 2008, S. 1130). 
Trotzdem fing Aurelie an, sich merklich zu verändern. „Während die Toten­
blässe des Antlitzes, das ermattete Auge auf Erkrankung zu deuten schien“ 
(Hoffmann 2008, S.  1130), ließ sich ihr Verhalten nicht so einfach erklä­
ren. Sie „floh selbst den Gemahl, schloß sich bald in ihr Zimmer ein, such­
te bald die einsamsten Plätze des Parks“ (Hoffmann 2008, S.  1130), schien 



Der alt-neue Vampir 209

vor irgendeinem Gram betroffen zu sein. Darüber hinaus verzichtete sie auf 
menschliche Speisen, insbesondere auf Fleisch. Auch ein berühmter Arzt 
konnte nichts dagegen leisten, zumal die Gräfin nicht einmal ein Medikament 
zu sich nehmen wollte.

Als Hyppolit erfuhr, dass Aurelie jeden Abend das Schloss zu verlassen pfleg­
te, entschied er sich eines Nachts, ihr zu folgen. Am Ziel sah er „alte halbnackte 
Weiber mit fliegendem Haar“, die einen Männerleichnam gierig aßen. „Aurelie 
war unter ihnen!“ (Hoffmann 2008, S. 1133). Besinnungslos lief der Graf zum 
Schloss zurück. Als er am frühen Morgen zurückkam, versuchte er, sich davon 
zu überzeugen, dass all dies, was er gesehen hatte, „nur ein abscheuliches Traum­
bild“ (Hoffmann 2008, S. 1133) gewesen war. Doch als beim Essen Aurelie wieder 
das Fleisch verabscheute, geriet der Graf in Wut und rief: „Verfluchte Ausgeburt 
der Hölle, ich kenne deinen Abscheu vor des Menschen Speise, aus den Gräbern 
zerrst du deine Ätzung, teuflisches Weib!“ (Hoffmann 2008, S. 1133). Aurelie biss 
den Grafen, der sie wieder zu Boden warf. Die Gräfin starb und „[d]er Graf verfiel 
in Wahnsinn“ (Hoffmann 2008, S. 1133).

3. Angst und Verunsicherung. Das Spiel mit dem Leser

Was diese Handlung veranschaulicht, schließt E. T. A. Hoffmann an die traditio­
nelle Schauerliteratur,8 an gothic novel an. Der Leser weiß von Anfang an, dass 
man es hier mit der Nacherzählung einer vermutlich auf Fakten basierenden Ge­
schichte zu tun hat, doch in der Handlung überschneiden sich Realität und Fiktion, 
Alltag und Fantasiewelt.

Der Handlungsort ist typisch romantisch, nämlich ein Stammschloss und ein 
Friedhof, nur in diesem Fall liegen sie „in der schönsten anmutigsten Gegend“ 
(Hoffmann 2008, S. 1120). Da das Grausame schon in der Rahmenhandlung ange­
deutet wurde, wird durch diesen harmlosen, fast idyllischen Anfang bei dem Leser 
eine gewisse Distanz zu den Ereignissen geschaffen.

8 Die Schauerliteratur ist im Vergleich zur Horrorliteratur ein engerer Begriff und bezieht sich 
v.a. auf die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts entstandenen Schauerromane, deren Ursprung 
in England (gothic school) zu finden ist. Im Sachwörterbuch der Literatur (Wilpert 1989, Schauer­
roman S. 819) liest man, dass ein Schauerroman ein „bewusst auf Schauereffekte angelegter Roman 
[ist], der sich durch Schauplatz […], unheimliche Requisiten […], übersinnliche Phänomene und 
mysteriöse, übernatürliche oder erst später natürlich erklärbare Ereignisse mit raffiniertem Span­
nungsaufbau in sich steigernden Stufen des Schreckens bes. an die Phantasie der Leser wendet.“ Im 
Metzlerschen Literaturlexikon (Schweikle, Schweikle 1990, Schauerroman S. 412) fügt man noch 
dazu, dass es sich hier um „eine Hauptgattung der erfolgreichen Trivial- und Unterhaltungsliteratur“ 
handelt. Doch als Schauerromane gelten auch Werke, die literarisches Ansehen fanden und in den 
Kanon aufgenommen wurden (z.B.: Werke von Tieck oder eben von Hoffmann). Dabei muss aber 
betont werden, dass diese Werke – im Gegensatz zur Trivialliteratur – nicht der Gruselbefriedigung 
dienen, sondern das Schauerliche zu Zwecken eines literarischen Programms funktionalisieren.



Szymon Cieśliński210

Dafür, dass sich der Rezipient verwirrt und unsicher fühlt, sorgt der Erzähler, 
der sich ständig vom Erzählten distanziert, indem er u.a. den Konjunktiv benutzt. 
Darüber hinaus erteilt er manchmal die Stimme völlig den Protagonisten und lässt 
beispielsweise Aurelie ihre Geschichte selber erzählen. Dies erweckt den Ein­
druck, der Erzähler stelle die Glaubwürdigkeit der Gräfin in Frage und erschwert 
dem Leser die Identifikation mit ihr.

Die oben erwähnte fast zu ideale Harmonie wurde durch den Besuch der 
Baronesse gestört. Die Eindrücke Hyppolits nach der ersten Begegnung waren 
eindeutig negativ: „Niemals hatte eine Person, ohne im mindesten häßlich zu sein, 
in ihrer äußern Erscheinung solch einen widerwärtigen Eindruck auf den Grafen 
gemacht, als eben die Baronesse“ (Hoffmann 2008, S. 1121). Man könnte sich an 
dieser Stelle fragen, ob dies sich aus den ihm von seinem Vater aufgezwungenen 
Vorurteilen ergab oder eher ein schlechtes Vorgefühl war.

Seinem besten Willen beteuernd faßte er die Hand der Baronesse, aber das Wort, der Atem 
stockte ihm, eiskalte Schauer durchbebten sein Innerstes. Er fühlte seine Hand von im Tode er­
starrten Fingern umkrallt, und die große knochendürre Gestalt der Baronesse, die ihn anstarrte 
mit Augen ohne Sehkraft, schien ihm in den häßlich bunten Kleidern eine angeputzte Leiche 
(Hoffmann 2008, S. 1121f.).

Würden diese Umstände nicht der Krankheit zugeschrieben, würden sie die 
Baronesse eindeutig in das Reich des Todes verweisen. Der Graf wird aber so­
fort davon beruhigt, „alles glühende Leben süßer Liebeslust kam ihm wieder, 
als er Aureliens Hand faßte und feurig an die Lippen drückte“ (Hoffmann 2008, 
S. 1122). Hyppolit glaubte, dieser Besuch sei im Grund eine glückliche Schick­
salsfügung, da er eine Gattin fand, die ihm „das höchste Glück des irdischen Seins 
gewähren könne“ (Hoffmann 2008, S. 1122).

Die zwei im Kontrast zueinander stehenden Frauenfiguren sowie die von ih­
nen erregten Gefühle sorgen bei der Lektüre für das Gefühl der Unsicherheit. 
Doch alles Seltsame bzw. Schauerliche wird entweder vom Grafen oder vom Er­
zähler verharmlost. Was beispielsweise die Baronesse angeht:

Der Graf hat sich an das in der Tat seltsam gefurchte totenbleiche Antlitz, an die gespenstische 
Gestalt der Alten gewöhnt, er schrieb alles ihrer Kränklichkeit zu, so wie dem Hange zu düstrer 
Schwärmerei, da sie, wie er von seinen Leuten erfahren, oft nächtliche Spaziergänge machte 
durch den Park nach dem Kirchhofe zu (Hoffmann 2008, S. 1122f.).

Kurz danach erwies sich aber, dass die Alte doch von bösen Mächten be­
sessen war. Und auch ihr Tod brachte keine Beruhigung. Aurelie glaubte lange, 
„die Tote werde erstehn aus dem Grabe, und sie hinabreißen aus den Armen des 
Geliebten in den Abgrund“ (Hoffmann 2008, S. 1125). Der Graf war der Meinung, 
dass „die tiefe Abscheulichkeit der Baronesse doch, war sie auch gestorben, einen 
schwarzen Schatten in sein Leben warf, das ihm sonnenklar gedünkt“ (Hoffmann 
2008, S. 1130).



Der alt-neue Vampir 211

Ein ähnliches Kontrastmodell verwendet Hoffmann bei der Schilderung der 
männlichen Protagonisten. Dem edlen Grafen wird der Fremde, der „Urian!“9 ge­
genübergestellt, der von Aurelie wie folgt beschrieben wurde:

Der Fremde hatte, unerachtet er wohl beinahe vierzig Jahre alt sein mochte, ein sehr frisches 
jugendliches Ansehen, war von hoher schöner Gestalt, und auch sein Antlitz mochte männlich 
schön genannt werden (Hoffmann 2008, S. 1126).

Er verhielt sich aber „linkisch, gemein, pöbelhaft“ (Hoffmann 2008, S. 1126) 
und wurde zu einer fast teuflischen Figur. Man weiß nicht, ob er als ein einfa­
cher Verbrecher, als Scharfrichtersohn oder eher als ein Dämon, ein Vampir zu 
betrachten ist. Dieser dämonisierte Mann stieß auch einen Fluch gegen Aurelie 
aus: „Warte verruchter Satan, höllische Hexe, ich wird dir dein Hochzeitmahl ein­
tränken!“ (Hoffmann 2008, S. 1127). Mit diesen Worten wird das Schicksal des 
Mädchens vorherbestimmt, zumal eine ähnliche Prophezeiung auch von der Ba­
ronesse geäußert wurde:

Du bist mein Unglück, verworfenes heilloses Geschöpf, aber mitten in deinem geträumten 
Glück trifft dich die Rache, wenn mich ein schneller Tod dahin gerafft. In dem Starrkrampf, 
den deine Geburt mich kostet, hat die List des Satans (Hoffmann 2008, S. 1129f.).

Die Mutter Aurelies deutete an, dass das Geschehen von irgendwelchen teufli­
schen – d.h. übernatürlichen – Mächten gelenkt wurde. Man könnte dagegen pole­
misieren, doch selbst in der Handlung wurde die Gültigkeit rationaler Erklärungen 
angefochten: Seit Aurelie sich zu verändern begann, wurde ein berühmter Arzt zu 
ihr herbeigeholt. Wie der Erzähler mitteilt, stellte dieser Arzt fest, dass „bei der 
großen Reizbarkeit der Gräfin all die bedrohlichen Erscheinungen nur auf eine 
frohe Hoffnung der beglückten Ehe deuten können“ (Hoffmann 2008, S. 1130). Da 
er sich in den medizinischen Vorgängen auskennen sollte, könnte man ihm Recht 
geben, doch erstens scheint diese Diagnose äußerst oberflächlich zu sein und zwei­
tens wurde die Autorität des Arztes schon in der nächsten beschriebenen Szene hef­
tig angefochten: Indem derselbe Arzt beim Essen von schwangeren Frauen und ih­
ren Gelüsten erzählte, nannte er u.a. solch ein Beispiel eines seltsamen Verhaltens:

So hatte die Frau eines Schmidts ein solch unwiderstehliches Gelüste nach dem Fleisch ihres 
Mannes, daß sie nicht eher ruhte, als bis sie ihn einst, da er betrunken nach Hause kam, un­
vermutet mit einem großen Messer überfiel, und so grausam zerfleischte, daß er nach wenigen 
Stunden den Geist aufgab (Hoffmann 2008, S. 1131).

Dass Aurelie dabei in Ohnmacht fiel, fand der Arzt gar nicht merkwürdig. 
Er belehrte nur sich selber, solche grausamen Geschichten „im Beisein der ner­
venschwachen Frau“ (Hoffmann 2008, S. 1131) zu erzählen, sei keine gute Idee. 

9 Die Bezeichnung Urian bezieht sich im deutschsprachigen Raum auf einen unerwünschten 
Gast bzw. auf den Teufel (Hoffmann 2008, S. 1127).



Szymon Cieśliński212

Seine endgültige Diagnose besagte, dass „etwas im Spiele sei, was außer dem Be­
reich jeder getreu menschlichen Wissenschaft liege“ (Hoffmann 2008, S. 1131f.). 
Und da er der Kranken nicht zu helfen imstande war, „verließ [er] das Schloß 
unter irgend einem Vorwande“ (Hoffmann 2008, S. 1132).

Zwar auch danach versuchte der Erzähler den Leser davon zu überzeugen, 
dass das Seltsame gar nicht so seltsam sei, jedoch der Eindruck, man habe mit 
‚Unheimlichem‘ zu tun, wurde trotzdem immer stärker, zumal der Graf sich dafür 
entschied, den Grund der Veränderung seiner Geliebten zu entdecken. Als Hyp­
polit erfuhr, dass Aurelie ihm höchstwahrscheinlich jeden Abend zu dem Tee ir­
gendein narkotisches Mittel zugab, damit er dann einen so tiefen Schlaf hat, dass 
sie unbemerkt das Schloss verlassen kann, trank er eines Abends keinen Tee und 
tat so, als ob er tief schliefe, um dann Aurelie folgen zu können.

Selbst die Beschreibung dieses doppelten Betrugs erzeugt eine richtig große 
Spannung, zumal die Anzeichen des künftigen Grausamen mehrmals signalisiert 
wurden. Als weitere Mittel zur Steigerung dieser Spannung gelten die Hand­
lungszeit und der Handlungsort. Man hat es in der Erzählung mit einer gewissen 
Zeit- und Raumtopographie zu tun: Der Urian versuchte, Aurelie spät in der Nacht 
sexuell zu belästigen, auch der Versuch Aurelies zu fliehen fand zur mitternächtli­
chen Stunde statt, ebenfalls wie ihre späteren Spaziergänge zum Friedhof:

Es war eine mondhelle Nacht, so daß der Graf Aureliens, in ein weißes Schlafgewand gehüllte 
Gestalt, unerachtet sie einen beträchtlichen Vorsprung gewonnen [hat], auf das deutlichste 
wahrnehmen konnte (Hoffmann 2008, S. 1132f.).

Was dagegen die Ortgestaltung betrifft, gilt das Schloss lange als ein ziem­
lich sicherer Zufluchtsort. Erst wenn man „durch den Park nach dem Kirchhofe“ 
(Hoffmann 2008, S. 1133) geht, die Mauer überschreitet und damit den Friedhof 
erreicht, wird man zum Zeugen des Grauenhaften:

Alte halbnackte Weiber mit fliegendem Haar hatten sich niedergekauert auf den Boden, und 
mitten in dem Kreise lag der Leichnam eines Menschen, an dem sie zehrten mit Wolfesgier 
(Hoffmann 2008, S. 1133).

4. Die Nachzehrer-Figur

Die im letzten Zitat thematisierte Nekrophagie passt nicht ganz zu dem von Lo­
thar skizzierten Bild eines Vampirs, da die Vertreter dieser bestimmten Klasse 
der Wiedergänger10 nicht zu Lebzeiten Leichen fressen, sondern als fortlebende 

10 Vampire wurden im deutschen Sprachraum auch unter anderen Namen bekannt: Gier, Gier­
hals, Gierrach, Begierig, Unbegier, Blutsauger (Bächtold-Stäubli 1987, Nachzehrer S.  816). Der 
Glaube an sie war aber nicht in ganz Deutschland stark präsent, daher auch scheint der Oberbegriff 
„Nachzehrer“ bzw. die noch breitere Bezeichnung „Wiedergänger“ zutreffender.



Der alt-neue Vampir 213

Toten „den Lebenden das Blut aussaugen“ (Bächtold-Stäubli 1987, Nachzehrer 
S. 812–823). Hoffmann sollte dies auch wissen, doch er entschied sich für ein 
anderes Bild des Nachzehrers, nämlich: er hat das von John Polidori geschaffene 
und später u.a. von Joseph Sheridan Le Fanu und Bram Stoker popularisierte (und 
sexualisierte) Bild des sowohl vornehmen und edlen als auch gewalttätigen und 
blutdurstigen Vampirs11 mit dem aus arabischen Kulturkreis stammenden Ghul 
amalgamiert.

Der Ghul sei im Volksglauben der Araber schon seit der vorislamischen Zeit 
präsent gewesen.12 Im Laufe der Zeit, u.a. unter dem Einfluss vom Islam,13 hat 
sich die Vorstellung dieser Dämone weiterentwickelt, jedoch einiges daran blieb 
unverändert:

- Die Ghule sind gefährliche Dämonen, die den Dschinnen ähneln;
- Man kann sie vertreiben, indem man den heiligen Koran zitiert;
- Man kann sie mit einem einzigen Schwertschlag töten;
- Sie erschrecken und überfallen Wanderer in der Wüste bzw. in der Wildnis;
- Sie schließen sich manchmal einer Wandergruppe an, um an einem abge­

schiedenen Ort ihre Teilnehmer zu töten und ihre Leichen zu fressen;
- Sie können ihre Gestalt verändern; oft nehmen sie die Gestalt einer attrak­

tiven Frau an;
- Sie bewohnen v.a. Inseln.
- Sie können auch imstande sein, den Menschen, d.h. seinen Körper zu be­

sessen (Al-Rawi 2009, S. 45–69).
Diese aus dem Volksglauben stammende Darstellung des Ghuls war im 

Europa des 18. Jahrhunderts nicht bekannt, daher kann man annehmen, dass 
E. T. A. Hoffmann sie auch nicht kannte. Das Wissen über Ghule lieferte ihm 
höchstwahrscheinlich die Lektüre der Geschichten aus Tausendundeiner Nacht in 
der ersten europäischen Übersetzung des französischen Orientalisten, Professor 
College de France, Antoine Galland (1646–1715), was u.a. Mario Praz (1960, 
S. 129) behauptet.

Doch Galland erlaubte es sich, das traditionelle Bild vom Ghul ganz stark 
zu modifizieren. Al-Ravi (2009, S. 55) beschreibt diesen Eingriff mit folgenden 
Worten:

11 Gemeint sind Polidoris Der Vampyr. Eine Erzählung (The Vampire, 1819), Carmilla aus der 
Sammlung In a Glass Darkly (1872) von Le Fanu und Stokers Dracula (1897). Weitere Informa­
tionen über Vampire in der Literatur kann man u.a. bei Petoia (2003), Zwolińska (2002) und Gemra 
(2008) finden. 

12 Der vorislamische Ghul ist ein teuflisches weibliches Wesen, das seine Form ändern kann 
und die Wanderer in der Wüste angreift. Es kann mit einem Schwert besiegt werden (Al-Ravi 2009, 
S. 45–46).

13 Der Islam verursachte die Entstehung von zwei gegenseitigen Einstellungen zur Figur des 
Ghuls: Die Einen glaubten nach wie vor, dass Dämonen wie Dschinnen oder Ghule in der Welt 
existieren, die Anderen glaubten nur an den einzigen, allein wahren Gott, der über die Welt alleine 
regiert (Al-Ravi 2009, S. 46–48).



Szymon Cieśliński214

Galland mentioned that ghouls were male monsters that in ‘want of prey, will sometimes go in 
the night into burying grounds, and feed upon dead bodies that have been buried there’ […]. 
In addition, he introduced the morbid character of Amina. Though she was newlywed, Amina 
preferred to accompany the ghouls in the graveyard at night.

Diese neue gallandsche Darstellung des Ghuls wurde im Westen stark rezi­
piert (Al-Ravi 2009, S. 55–57) und daher auch glaubte man in Europa, Ghul sei 
ein leichenfressendes Monster und gerade dieses Bild ist auch in Vampirismus zu 
finden.

E. T. A. Hoffmann verbindet also bewusst Stoffe des Orients mit den der 
europäischen Schauerliteratur, was damals – so Lovecraft (1973, S. 37f.) – eine 
Seltenheit war.14 Aurelie wurde also nicht zum Vampir, sondern zum Nekropha­
gen. Das Leichenfressen wirkt wahrscheinlich sogar stärker als das Blutsaugen. 
Und dazu kommt noch die im zuvor genannten Zitat erwähnte Wolfsgier, weil 
Vampire lange mit Werwölfen in der Literatur verbunden wurden. Hoffmann ver­
stärkte also gegen Ende der Erzählung das Schaurige und funktionalisierte es, um 
die endgültige Degeneration Aurelies bzw. die Erfüllung des Fluches zu schildern.

5. Fazit

Die Verunsicherung des Lesers scheint eine gezielte Strategie der Erzählung 
zu sein. Dank der Einführung von Konjunktivformen und indirekter Rede di­
stanziert sich der Leser vom Erzählten sowie von den Aussagen der Figuren. 
Darüber hinaus wird die gesamte dargestellte Welt antithetisch geschildert. Der 
Handlungsort verbindet das Schöne und Anmutige, den Wohnsitz des Grafen mit 
dem Hässlichen und Grausamen, dem Friedhof, dem Ort des Toten. Die gespens­
terhafte Baronesse erscheint in Begleitung der sanften und süßen Aurelie. Die 

14 Nach Lovecraft (1973, S. 37f.) sei William Thomas Beckford eigentlich der einzige Schrift­
steller der Schauerliteratur, der sich von dem Orientalisch-Mystischen inspirieren ließ, während 
andere Autoren sich auf die europäische Kultur konzentrierten und die Tradition Walpoles und der 
gesamten britischen gothic school fortsetzten. Die arabische Kultur mit ihrer Mystik hat William 
Beckford in seinem bekanntesten, 1786 veröffentlichten Roman The History of the Caliph Vathek 
(Originaltitel: Vathek, an Arabian Tale, from an unpublished manuscript: with notes critical and 
explanatory) erfasst. Seine Hauptfigur ist ein junger Kalif und Herrscher von Samarah, Vathek, 
der überirdische Kraft und unbegrenztes Wissen begehrt. Verlockt von einem teuflischen Magier, 
entscheidet er sich, das unterirdische Reich des islamischen Höllenfürsten Iblis zu besuchen, um 
den Palast des unterirdischen Feuers mit allen seinen ungeheuren Reichtümern und Geheimnissen 
zu finden. Er besichtigt besessene Ruinen, uralte Paläste, ihre Terrassen, Türme und Keller, wird 
zum Zeugen von brutalen, blutigen Ritualen und Morden sowie besteht viele bizarre Abenteuer und 
Proben, um endlich sein Ziel zu erreichen. Die Höllenfahrt endet aber auf gar keinen Fall optimi­
stisch. Vathek trifft andere Opfer von Iblis und sein Herz wird auf alle Zeiten in Flammen gesetzt. 
Bemerkenswert sind auch die sogenannten Episoden (Episodes of Vathek), die erst 1909 im Nachlass 
des Autors von Lewis Melville entdeckt und 1912 veröffentlicht wurden. Diese Parallelgeschichten 
zu Vathek beschreiben Schicksale von anderen Iblis-Opfer (Lovecraft 1973, S. 37f.).



Der alt-neue Vampir 215

unheimlichen und abscheulichen Eigenschaften der Baronesse werden zuerst 
mit ihrer Krankheit bzw. Betrübnis erklärt. Das gleiche betrifft die Charakte­
ristik von Aurelie, die sich erst langsam und schrittweise zu einem Nachzehrer 
verwandelt. Auch nachdem Hyppolit ihre Geliebte beim Leichenfressen ertappt 
hatte, täuscht der Erzähler den Leser, indem er ihm ein ‚unschuldiges‘ Bild des 
Mädchens zeigt:

Als Hyppolit nach Hause zurückkehrte, kam er in das Schlafgemach, wo „die 
Gräfin, wie es schien, in sanftem, süßem Schlummer“ (Hoffmann 2008, S. 1133) 
lag. Er dachte, alles sei bloß ein Traum gewesen und erst, als die Gräfin das 
Fleisch „mit den Zeichen des tiefsten Abscheus aus dem Zimmer wollte, da trat 
die Wahrheit dessen, was er in der Nacht geschaut [hat], gräßlich vor die Seele 
des Grafen“ (Hoffmann 2008, S. 1134). Dieses Erwachen weckte in ihm so starke 
Gefühle, dass er sich nicht mehr kontrollieren konnte. Aurelie „biß ihn [dann] mit 
der Wut der Hyäne in die Brust. Der Graf schleuderte die Rasende von sich zur 
Erde nieder, und sie gab den Geist auf unter grauenhaften Verzuckungen. – Der 
Graf verfiel in Wahnsinn“ (Hoffmann 2008, S. 1134).

Dieser letzte Satz ist ein weiteres Zeichen dafür, dass Hoffmann – was in 
der Rahmenhandlung angedeutet wurde – das Grauenhafte funktionalisiert. Das 
Schauerliche selber macht das Werk nicht aus, sondern dient dem Autor nur als 
Hintergrund des Geschehens. Und vor diesem Hintergrund wird der Mensch mit 
allen seinen Schwächen und Nachtseiten präsentiert, analysiert und im Endeffekt 
auch verurteilt.

Der Biss des Vampirs/Ghuls ist nicht tödlich. Er ist wohl auch kein Grund 
für den Wahnsinn. Viel wahrscheinlicher scheint es zu sein, dass der Graf den 
Verstand verloren hat, weil er mit der bitteren Wahrheit über seine Geliebte kon­
frontiert wurde und begriff, dass sein Liebesglück eine Täuschung war. Die bis­
herige – fast utopische – Ordnung, an die er glaubte, ist zerstört worden. Es ist 
darüber hinaus nicht auszuschließen – darin besteht die Offenheit der Erzählung 
–, dass Hyppolit von Anfang an wahnsinnig war, und alle geschilderten Ereignisse 
Produkte seiner kranken Phantasie sind.

Der zentrale (schauerliche) Effekt des Textes beruht daher darauf, dass in die 
den Protagonisten und dem Leser vertraute Realität, die der realen und objektiven 
Welt ähnelt, eine fremde Erscheinung eingeführt wird, die die bisher herrschende 
Ordnung zerstört. Da der Textrezipient die dadurch geschaffene neue, ihm unbe­
kannte und unvertraute Welt mit den Sinnen des Protagonisten kennen lernt und 
sie als wahre bzw. potenziell wahre wahrnimmt, wird bei ihm Grauen erregt.

Die eingesetzte Erzählstrategie, d.h. der bewusste, absichtliche Versuch, den 
Leser zu täuschen und damit auch zu überraschen bzw. zu erschrecken sorgt für 
die Spannung in der gesamten Geschichte, was an die schon erwähnten Worte 
Lothars, dass „die Fantasie durch sehr einfache Mittel aufgeregt werden könne, 
und daß das Grauenhafte oft mehr im Gedanken, als in der Erscheinung beruhe“ 
(Hoffmann 2008, S. 1118) anschließen lässt. Man könnte aber annehmen, dass 



Szymon Cieśliński216

erst das Auftauchen des Übernatürlichen – das endgültige Bestätigung des Zusam­
menbruchs der Ordnung – für den eben beschriebenen Effekt verantwortlich ist.

Die Figur des Nachzehrers, die anstelle der einmal anmutigen Aurelie auftritt, 
verstärkt die Verfremdung und erregt sowohl beim Leser als auch beim Grafen 
starke, emotionale Reaktion. Und auch wenn die Quelle der Gefahr in dieser Sze­
ne beinahe sofort nach ihrer Enthüllung verschwindet, wirkt sie auf den Protago­
nisten und den Leser noch lange. 

LITERATURVERZEICHNIS

Al-Rawi A. (2009), The Mythical Ghoul in Arabic Culture. In: Cultural Analysis, 8, S. 45–69.
Bächtold-Stäubli H. (Hrsg.), (1987), Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. VI, Berlin.
Cobb P. (1908), The Influence of E. T. A. Hoffmann on the Tales of Edgar Allan Poe, Chapel Hill.
Gemra A. (2008), Od gotycyzmu do horroru. Wilkołak, wampir i monstrum Frankensteina w wybra-

nych utworach, Wrocław.
Has-Tokarz A. (2011), Horror w literaturze współczesnej i filmie, Lublin.
Hoffmann E. T. A. (2008), Die Serapionsbrüder, Berlin.
Joshi S. T., Dziemianowicz S. (2005), Supernatural Literature of the World. An Encyclopedia, West­

port u.a.
Lovecraft H. P. (1973), Supernatural Horror in Literature, New York.
Petoia E. (2003), Wampiry i wilkołaki. Źródła, historia, legendy od antyku do współczesności, 

Kraków.
Praz M. (1960), Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik, München.
Schweikle G., Schweikle I. (Hrsg.), (1990), Metzler Literatur Lexikon. Begriffe und Definitionen, 

Stuttgart.
Wilpert G. von (1989), Sachwörterbuch der Literatur, Stuttgart.
Zwolińska B. (2002), Wampiryzm w literaturze romantycznej i postromantycznej. Na przykładzie 

„Opowieści niesamowitych” Edgara Allana Poego, „Poganki” Narcyzy Żmichowskiej oraz 
opowiadań Stefana Grabińskiego, Gdańsk.

Szymon Cieśliński

THE NEW-OLD VAMPIRE. THE HORRIBLE AND THE NACHZEHRER [UNDEAD] 
FIGURE IN VAMPIRISMUS BY E. T. A. HOFFMANN

(Summary)

E. T. A. Hoffmann is one of the most famous representatives of early German horror literature. He 
has been both, inspired by its predecessors, as well as having influenced the work of many of his 
successors, and hence the development of the whole genre. 

The present article examines a story by E. T. A. Hoffmann, Vampirismus from the collection 
of short stories Serapions Brüder (1819–1821). Emphases are, on the one hand, on the mechanisms 
that cause readers’ fear and uncertainty and, on the other hand, the peculiarity of the vampire or 
Nachzehrer figure and their function in the story.



Der alt-neue Vampir 217

Firstly, it will be shown that the vampire depicted in the work is not actually a vampire. We 
find here a ghoul; that is a demon from Arab culture. However, the ghoul has more to do with the 
monster outlined by Antoine Galland in his translation of the One Thousand and One Nights than 
with traditional folk beliefs.

Secondly, the author comes to the conclusion that Hoffmann has functionalized the Horrible. 
This element does not work by itself, but serves the author as the background of the action. And he 
is using this background to let the characters reveal all their weaknesses and dark sides.

The violation of the order ruling in the world as it is represented engages the reader and at 
the same time raises his fear. The resulting excited feelings and general alienation are further rein­
forced for the figure of the Nachzehrer that occurs instead of a formerly innocent, graceful girl. The 
emergence of the supernatural – the final confirmation of the breach of order – is responsible for the 
effect just described.

Key words: vampire, ghoul, E. T. A. Hoffmann, E. A. Poe, horror literature, gothic school.


