
A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA GERMANICA 10, 2014

Joanna Bednarska-Kociołek*

DIE METAMORPHOSEN UND ANSPIELUNGEN 
AUF DIE WERKE DER DEUTSCHEN LITERATUR 

(FRIEDRICH NIETZSCHE UND GÜNTER GRASS) IM ROMAN 
VON STEFAN CHWIN DOLINA RADOŚCI [FREUDENTAL]

Stefan Chwins Faszination für die Metamorphosen ist sichtbar in mehreren seiner 
Werke. Besonders in Tod in Danzig wird die Verwandlung der Stadt Danzig, in 
der vor und während des Zweiten Weltkrieges das Deutsche dominierte, in eine 
typisch polnische Stadt Gdańsk thematisiert. Im Goldenen Pelikan sagt der Prota­
gonist Jakub, der vorher Wissenschaftler war und jetzt zum Bettler geworden ist, 
er spüre, dass er das Reich der Masken betrete, wenn er begänne, zwei Leben zu 
führen (Chwin 2008, S. 139). Im Roman Dolina Radości [Freudental], der noch 
nicht ins Deutsche übersetzt worden ist, wurden Metamorphosen zum Hauptthema 
gemacht, was auch in der Literaturwissenschaft bemerkt und besprochen wurde.

Der Roman Dolina Radości ist eine Bricolage verschiedener Gattungen. Es 
gibt im Roman Elemente von Science-Fiction-Text, Sensationstext, Märchen, 
Abenteuerroman und Melodrama. Der Text folgt zudem den Konventionen des 
parodistisch skizzierten Entwicklungsromans im altmodischen Sinne eines Schel­
menromans, der von Anfang an auf die Initiation eines jungen Mannes als den 
Sinn und Zweck seines Lebens hinausläuft. Eryks Figur ähnelt in ihrer literari­
schen Kreation dem Schelm Simplicissimus von Grimmelshausen, dem Lügenba­
ron Münchhausen, Kaspar Hauser, Zarathustra oder dem Grass’schen Oskar Mat­
zerath, die alle deutsche Kultur und Literatur repräsentieren. Der Roman ist durch 
zahlreiche Intertexte gekennzeichnet. Chwin knüpft an die Bibel, Metamorphosen 
(Verwandlungen) von Ovid, Faust von Goethe, die Werke von Thomas Mann und 
Nietzsche oder Erzählungen von Borowski an. Auf der Ebene der Intermedialität 
bezieht sich Chwin auf verschiedene Filme (Der Blaue Engel, Nosferatu, Triumph 
des Willens u.v.a.) oder Gemälde (die Werke von Arcimboldi, die Ausstellung 
Entartete Kunst). Direkt genannt werden viele historische, legendäre und mytho­
logische Gestalten, z.B. Orpheus, Dionysos oder die Loreley. In diesem Artikel 

* Dr. Joanna Bednarska-Kociołek, Universität Łódź, Philologische Fakultät, Lehrstuhl für Li­
teratur und Kultur Deutschlands, Österreichs und der Schweiz, 90-236 Łódź, Pomorska 171/173.

https://doi.org/10.18778/1427-9665.10.14

https://doi.org/10.18778/1427-9665.10.14


Joanna Bednarska-Kociołek188

werden in erster Linie die Bezüge zum Werk von Günter Grass besprochen, und 
zwar: die Parallelen zur Danziger Trilogie und zum Butt.

Der Protagonist Eryk Stamelmann vel Weissmann wurde als Kind in Danzig 
bei Neptuns Brunnen gefunden. Wo er herkommt, ist nicht zu klären. Er nennt sich 
Sohn des Steines. Somit kann seine erste Ähnlichkeit mit Nietzsches Zarathustra 
bemerkt werden: 

Als Zarathustra dreissig Jahre alt war, verliess er seine Heimat und den See seiner Heimat und 
gieng in das Gebirge. Hier genoss er seines Geistes und seiner Einsamkeit und wurde dessen 
zehn Jahre nicht müde. [...] Ich möchte verschenken und austheilen, bis die Weisen unter den 
Menschen wieder einmal ihrer Thorheit und die Armen wieder einmal ihres Reichthums froh 
geworden sind (Nietzsche 1995, S. 7).

Der Vorname Eryk ist nordischer Herkunft und trägt die Bedeutung ‚ein Edel­
mann‘ wie auch ‚alleiniger/ewiger Herrscher‘ (http://www.beliebte-vornamen.
de/4554-erik.htm). Eryk scheint tatsächlich ewig leben zu können, denn er altert 
nicht. Chwin charakterisiert seinen Protagonisten Eryk Stamelmann als Anwe­
senheit, die die Welt regiert. Eryk ist teilweise ein Dämon, teilweise ein Zauberer, 
teilweise ein Demiurg, der die Welt herumkommandiert und der immer wieder 
wiederkehrt. Man erkennt hier die Idee der Nietzscheanischen ewigen Wiederkehr, 
die bei Chwin schon in seinem Roman Die Gouvernante angesprochen wurde. 

Chwin, indem er Eryks Figur schafft, die als deux ex machina konstruiert 
ist, spielt zugleich mit der Konvention der Poplitertur. Eryk muss Superman und 
unsterblicher Cagliostro zugleich sein, um einen Einfluss auf die Wechselfälle 
der Welt haben zu können. Er entscheidet selbst darüber, was gut und was böse 
ist. Nicht zufällig lebt Eryk im 20. Jahrhundert, in dem Nietzsches Idee des Über­
menschen ihren Höhepunkt erlebte. Aus Sicht Nietzsches scheint es die Aufgabe 
des Menschen zu sein, einen Menschen hervorzubringen, der höher entwickelt 
ist als es durch die Natur selbst möglich ist. Dieses dem durchschnittlichen Men­
schen überlegene Genie, nennt Nietzsche: Übermensch. Eryk experimentiert mit 
der Idee des Übermenschen, indem er immer wieder durchschnittliche Menschen 
als Werk des Schöpfers verändert, wenn auch nicht immer verbessert. Er scheint 
auf diese Weise den toten Gott zu ersetzten (vgl. Nietzsche 1995, S. 9). Die Me­
tamorphose der Menschheit ist Zarathustras Element, was er durch seine Reden 
(Von den drei Verwandlungen) ausdrückt:

Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum Kameele wird, und zum 
Löwen das Kameel, und zum Kinde zuletzt der Löwe (Nietzsche 1995, S. 24).

Das Kind schafft spielend das Neue. Auch für Eryk sind Metamorphosen ein 
Spiel. Schon als Junge begann Eryk experimentell und spielerisch sein Gesicht 
zu formen, ohne dabei nach seiner eigenen Identität zu suchen, sondern die einer 
anderen anzunehmen.



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 189

Wenn man das Gesicht als Quintessenz der Menschlichkeit und Abbild der 
Seele versteht, was schon Cicero vorschlug, kann man Eryk nicht als Menschen 
betrachten. In Eryks Welt ist das Gleichgewicht gestört, weil er kein Gesicht be­
sitzt, sondern nur Masken kennt. Józef Tischner erklärt den Begriff „Maske“ fol­
gendermaßen:

Sie [Die Maske; J. B.-K.] ist kein Schleier und kein Gesicht. Ein Schleier versteckt das Gesicht 
nur, die Maske lügt. Die Maske, wie der Schleier, erscheint erst mit dem Erscheinen eines an­
deren Menschen; in der Einsamkeit verliert sie ihren Sinn. [...] Die Zielrichtung der Maske ist 
eine verworrene Zielrichtung: Die Maske versucht ein Trugbild zu gestalten, das ein Gegensatz 
zu dem ist, was authentisch ist (Tischner 2006, S. 57; Übersetzung: J. B.-K.).

Tischner unterscheidet zwischen dem „Schleier“ und der „Maske“, die er als 
Lüge bezeichnet. In Chwins Roman sind authentische Gesichter, ganz andere als 
die von Eryk geschaffenen, nur im Psychiatrischen Krankenhaus zu sehen. Eryk 
stellt die These auf, dass der Mensch immer eine Maske trägt, also nie zur Wahr­
heit fähig ist. Nur die geistig Behinderten, die von den Nazis ums Leben gebracht 
wurden, zeigen in der erzählten Welt ihre wirklichen und deswegen idealen Ge­
sichter. Aber Chwins Protagonist beweist auch das Gegenteil dessen, was Tischner 
behauptet. Eryk zeigt, dass sich manchmal die wirkliche Natur des Menschen erst 
dank der Maske offenbaren kann. Prominente in München konnten dank Masken 
ihre sexuellen Wünsche erfüllen.

Masken verbergen das wahre Gesicht des Menschen, manchmal schützen sie 
es, mit Hilfe der Maske verwandelt sich der Träger in eine andere Person, Masken 
ermöglichen es neue Rollen einzuüben. Masken werden meistens durch Kostüme 
ergänzt. Eryk ist zwar Künstler und setzt Masken zu künstlerischen Zwecken ein, 
aber er unterscheidet nicht zwischen realem Leben und dem Leben als Künstler. 
Die Geschichte des Lebens des Eryks scheint, eine Metapher des Künstlerlebens in 
einer undurchschaubaren Welt zu sein. Er ist jedoch kein Künstler, der mit Hilfe der 
Wahrheit Grenzen übertritt, sondern mit Hilfe von Tricks. Wenn man Eryk als Nietz­
sches Zarathustra versteht, der die Menschheit auf den richtigen Weg lenkt, scheint 
es dass Chwin mit seinem Werk die gleichen Fragen stellt, die auch Nietzsche stellt:

Und auch ihr fraget euch oft: „Wer ist uns Zarathustra? Wie soll er uns heissen?“ Und gleich 
mir selber gabt ihr euch Fragen zur Antwort.
Ist er ein Versprechender? Oder ein Erfüller? Ein Erobender? Oder ein Erbender? Ein Herbst? 
Oder eine Pflugschar? Ein Arzt? Oder ein Genesener?
Ist er ein Dichter? Oder ein Wahrhaftiger? Ein Befreier? Oder ein Bändiger? Ein Guter? Oder 
ein Böser? (Nietzsche 1995, S. 145).

Bedeutsamste Eigenschaft von Zarathustra ist seine Ambivalenz. Er ist der 
Schaffende und Vernichtende zugleich. In Zarathustra erfüllt sich die Synthese 
der Eigenschaften, die sich scheinbar widersprechen. Doch ist er derjenige, der 
das Neue schaffen will, indem er das Alte zerstört. Der Einzige, der gegen die 



Joanna Bednarska-Kociołek190

ewige Wiederkunft kämpfen kann, ist der neue Übermensch. Chwins Protago­
nist ist eine grotesk dargestellte ambivalente Figur, die das verrückte vergangene 
20. Jahrhundert symbolisiert, dessen Höhepunkte der Aufstieg von Nationalsozia­
lismus und Kommunismus waren, die sich beide der Übermenschen-Idee bedien­
ten. Es scheint, Eryk als Zarathustra, der einen Übermensch schaffen möchte, muss 
sterben, weil die gegenwärtige Epoche (Ende des 20. Jahrhunderts) nicht mehr mit 
Glauben ausgestattet ist. Menschen am Ende des 20. Jahrhunderts wollen keine 
Übermenschen mehr und glauben weder an Gott noch an Übermenschen oder an 
die mit ihnen verbundenen Ideologien (Eco 2008, S. 125). Laut Chwin ist Zarathus­
tra derjenige, der nicht weiß, was gut für die Menschheit ist. Obwohl er die Men­
schen liebt, sind seine Taten eher ein Spiel und Experiment als authentische Hilfe.

Die spielerische Verwandlung ist Eryks Element. Er möchte jedoch, wie Ewa 
Wodniak auf ihrem Blog bemerkt, nicht nur das sichtbare Äußere des Menschen 
verändern, sondern auch das Innere, das man nicht sieht. Den Schlüssel sehe er 
jedoch, laut Wodniak, in den Gesichtern (http://asocjacje.pl/2014/04/17/o-glebi-
powierzchni-stefan-chwin-dolina-radosci/). Eryk verändert nicht nur Namen 
und Gesichter, sondern auch seine Wohnorte. Zum ersten Mal erscheint er in 
München, wo er auf dem Markt als Kaspar Hauser verkleidet in Bewegungslo­
sigkeit erstarrt und auf diese Art und Weise Geld verdient. Diese Verkleidung 
scheint nicht ohne Bedeutung zu sein, weil Eryk ähnlich wie Kaspar Hauser, ein 
Findelkind ungeklärter Herkunft ist. Er wurde beim Neptuns Brunnen gefunden, 
ähnlich wie am 26. Mai 1828 Kaspar Hauser in Nürnberg. Eryk kann sich daran 
nur mit Schwierigkeiten erinnern und weiß nur, dass ihn ein Mann im schwarzen 
Mantel in die Stadt holte (vgl. Feuerbach 1832; Chwin 2006, S. 57). Eryk ist als 
Schminker ein Gestaltenwandler und wie Zarathustra Medium der Verwandlun­
gen. Er nennt sich selbst immer wieder unauffälliger Arbeiter des Schönen. Der 
geniale Maskenbildner erzählt, wie er verschiedenen Menschen neue Gesichter 
formte und dadurch in die große Geschichte eingriff. Er soll Hitlers und Stalins 
Gesichter, die von unbekannten Krankheiten angegriffen waren, vorbereitet ha­
ben. Angeblich hat Eryk auch den verstümmelten Leichen der deutschen Soldaten 
an der Ostfront Würde verliehen. Er soll an den medizinischen Experimenten in 
Auschwitz teilgenommen haben. Er behauptet aber auch, den Juden in Warschau 
neue Gesichter von Ariern zu geben, dank derer sie ins Ausland fliehen konnten. 
Eryk behauptet, Marlene Dietrich dem Regisseur Sternberg vorgestellt zu haben. 
Dietrich, so wie Eryk sie geschaffen hat, ist als symbolische blaue Blume nicht 
nur für ihn, sondern für die ganze Welt ein Symbol der Weiblichkeit:

Er sah nichts als die blaue Blume, und betrachtete sie lange mit unnennbarer Zärtlichkeit. 
Endlich wollte er sich ihr nähern, als sie auf einmal sich zu bewegen und zu verändern anfing; 
die Blätter wurden glänzender und schmiegten sich an den wachsenden Stengel, die Blume 
neigte sich nach ihm zu, und die Blütenblätter zeigten einen blauen ausgebreiteten Kragen, 
in welchem ein zartes Gesicht schwebte. Sein süßes Staunen wuchs mit der sonderbaren Ver­
wandlung, als ihn plötzlich die Stimme seiner Mutter weckte (Novalis 1997, S. 14).



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 191

Die blaue Blume des Traumes verbindet sich bei Novalis mit dem Hinausge­
hen über die Welt der Dinge. Sie ist ideal und ungreifbar. Bei Chwin verbindet sich 
diese Illusion mit dem Medium Film. Marlene Dietrich ist als Filmstar Personizi­
fierung der utopischen Schönheit, die die Novalistische blaue Blume symbolisiert. 
Dietrich bleibt, gleich wie die blaue Blume, imaginär, unkörperlich und illusorisch. 

Die Idee der Metamorphose erreicht bei Chwin ihren Höhepunkt in Ausch­
witz, wo Eryk an Experimenten der Nationalsozialisten aktiv teilnimmt und, ohne 
es ursprünglich gewusst zu haben, dabei hilft, einen idealen Menschen hervorzu­
bringen. Zur Obsession des Doktor Liebermann, dessen Helfer Eryk geworden ist, 
wurde es, einen Menschen hervorzubringen, der schneller als innerhalb von neun 
Monaten im Mutterleib reift. Er wollte, was Eryk durchaus versteht und gutheißt, 
dass die Mütter nur gesunde und gut geratene Kinder bekommen, was typisch für 
die Eugenik-Philosophie ist (vgl. Chwin 2006, S. 298–328).

In der Welt, die von Eryk vertreten wird, existieren keine Grenzen. Er be­
hauptet sogar die Grenzen der Erfahrung überschritten zu haben, als er im Le­
nin-Mausoleum arbeitete. Eryk hat keine politischen Anschauungen, obwohl er 
mehrmals in die Politik verwickelt ist. Einerseits hilft er während des Krieges 
jüdischen Familien aus Warschau zu fliehen. Andererseits nimmt er rücksichts­
los in Auschwitz an eugenischen Experimenten der Nazis teil. Es faszinieren ihn 
Gegensätze. Einerseits liebt er die klassische Kunst (er bewundert Winckelmann) 
und andererseits zieht ihn die entartete Kunst (z.B. Arcimboldo) an. Er strebt nach 
der Schönheit, scheint aber selbst nicht zu wissen, was das Ideale ist.

Der größte Teil des Romanes Dolina Radości spielt in den großen Städten 
Europas: in Danzig, München, Berlin, Warschau, Stalingrad und Moskau. Auf 
eine ähnliche Weise ist der Jahrhundert-Roman von Günter Grass Ein weites Feld 
(1995) konzipiert, dessen Handlung zwar vor allem in Berlin angesiedelt wur­
de, also an einem Ort, der zugleich ein Panorama der deutschen Geschichte von 
der Märzrevolution 1848 bis zur Gegenwart entwirft. Grass zeichnet in seinem 
Roman ein Bild des zersplittertem Patchwork-Deutschlands. Er sieht Parallelen 
zwischen der kleinstaatlichen Zersplitterung Deutschlands über Jahrhunderte und 
der Situation vor der Wende 1989. Die Erfahrungsräume verändern sich dagegen 
bei Chwin wie in einem Kaleidoskop und es sind die wichtigsten Orte zu den 
wichtigsten Zeiten:

Die Städte hießen mal Petersburg, mal Leningrad, mal Katowice, mal Stalingrad, mal Chem­
nitz, mal Karl-Marx-Stadt, mal Wilno, mal Vilnius, mal Danzig, mal Gdańsk. [...] Eine Straße, 
die am Morgen ulica św. Józefa hieß, hieß am Abend ulica Engelsa, ulica Hitlera Lenina. 
Häuser veränderten ihr Make-up, indem sie jeder Luftbewegung erlagen. Inschriften wurden 
weggewischt, um anderen Platz zu machen. Politische Tätowierungen verzierten den Putz der 
frisch gebauten Fassaden (Chwin 2006, S. 505; Übersetzung: J. B.-K.).

Alle im Roman dargestellten Städte werden durch Metamorphosen gekenn­
zeichnet, deswegen sind die Elemente der Handlung Reizwirkung, Zerstreuung 



Joanna Bednarska-Kociołek192

und Erregung, weil die Großstadt andere Erfahrungen und Erfahrungsweisen 
verlangt, als sie in der Provinz ausgebildet wurden (Meckseper, Schraut, 1983, 
S. 8). Die Handlung des Romans von Chwin umfasst einen wichtigen und um­
fangreichen Teil der Geschichte des 20. Jahrhunderts. Chwin verarbeitet die 
Zeitgeschichte dadurch, dass er einerseits konkrete Ereignisse punktuell illust­
riert und andererseits die Verbindungen zwischen ihnen zeigt. Der Protagonist 
ist immer dort, wo die wichtigsten Ereignisse stattfinden (z.B. beim Partei­
tag in Nürnberg, der Schlacht bei Stalingrad, in Gdańsk 1970). Die Handlung 
spielt vor allem in Nazi-Deutschland, in der stalinistischen Sowjetunion und im 
Nachkriegspolen. Überall herrscht Chaos, das, wie es scheint, von Eryk, ver­
ursacht wird. Freudental, das als Motiv immer wieder thematisiert wird, bildet 
den Rahmen für den Roman und steht im deutlichen Kontrast zu allen beschrie­
benen Städten:

Der schöne Ort. Weiße Strände, die Sonne, die Luft duftet nach Salz, Dünen, gleich am Meer 
ein Kieferwald, mitten im alten Park eine gotische Kathedrale, Buchenanhöhen, von denen 
aus die Meeresbucht zu sehen ist, die Danziger Bucht, und das alles nur ein paar Schritte weit 
von der Innenstadt entfernt, die man in eine halbe Stunde mit der Straßenbahn erreichen kann 
(Chwin 2006, S. 58; Übersetzung: J. B.-K.).

Das Tal bildet den Gegenpol zu den modernen Städten. Es gibt hier keine 
„Siedlung, Verwaltung, Schutzwehr, [keinen; J. B.-K.] Handel, [keine; J. B.-K.] 
Bewegung, [keinen; J. B.-K.] Verkehr“ (Meckseper, Schraut 1983, S. 9), nichts 
was so typisch für die Großstädte des 20. Jahrhunderts ist, die durch Chaos und 
Vernichtung geprägt sind. Das Freudental und im Besonderen der geteilte Find­
ling, der im Tal liegt, sind für Eryk Zufluchtsorte, an denen endlose Stille und 
Frieden herrscht. Tatsächlich liegt im Freudental ein Stein – ein geteilter Findling. 
Bei Chwin ist dieser möglicherweise Eryks Geburtsort. 

Im Deutschen gibt es in Bezug auf das Wort „Findling“ ein Wortspiel, das im 
Polnischen nicht vorkommt. Das Wort „Findling“ verbindet sich im Deutschen 
mit dem Wort Findelkind, das der Protagonist Eryk tatsächlich ist. Um Findlinge 
entstanden mehrere Sagen und Legenden. So ist es auch im Falle des teuflischen 
Steines in Oliva. Der Legende nach lebte in der Nähe von Oliva ein Bauer, der 
leidenschaftlich Karten um Geld spielte. Meistens hatte er Pech im Spiel. Seine 
Familie lebte in ärmlichen Verhältnissen. Oft hatten sie nichts zu Essen. Seine 
Nachbarn zeigten mit Fingern auf ihn, seine Frau machte ihm Vorwürfe und seine 
Kinder weinten. Trotzdem spielte er jeden Tag Karten in der Großen Gaststätte 
auf dem Markt in Oliva. Einmal, als er völlig pleite nach Hause durch das Freu­
dental ging, dachte er sich, dass er seine eigene Seele dem Teufel verkaufen wür­
de, nur um immer gewinnen zu können. Plötzlich sah er einen schwarz gekleide­
ten Mann, der ihn fragte, ob er mit ihm spazieren gehen wolle. Es zeigte sich, das 
es der Teufel war. Er schlug dem Bauer vor, dass er in den nächsten 10 Jahren im­
mer gewinnen würde, dass er jedoch nach diesen 10 Jahren dem Teufel gehören 



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 193

würde. Der Bauer unterschrieb den Teufelspakt mit seinem eigenen Blut, weil er 
sich dachte, dass 10 Jahre eine sehr lange Zeitperiode seien und inzwischen sehr 
viel passieren könne. Das alles ereignete sich in der Nähe einer Anhöhe, auf der 
sich ein Findling befand. Der Teufel befahl ihm in genau 10 Jahren in der Nähe 
des Steines zu erscheinen. Die Jahre gingen vorbei. Der Bauer ging jeden Tag 
in die Gaststätte und gewann immer. Er wurde sehr reich. Aber der Vertrag galt. 
Nach 10 Jahren fand sich der Bauer beim Findling ein. Der Teufel wartete schon 
auf ihn und fragte, ob er noch einen letzten Wunsch hätte. Der Bauer, der sich zu­
vor alles genau mit seiner Frau überlegt hatte, schlug dem Teufel ein Kartenspiel 
vor. Um was? Um die Seele seiner Frau. Falls der Teufel gewinnt, bekäme er 
zwei Seelen. Falls jedoch der Bauer gewinnt, müsse der Teufel den Teufelspakt 
für ungültig erklären. Der Teufel war sich seines Erfolges sicher. Er zog aber 
nicht in Erwägung, dass sein Gegner immer gewann und so verlor er kläglich. 
Er war so wütend, dass er mit der Hand gegen den Stein schlug. Der Schlag war 
dermaßen hart, dass der Findling zerbrach. Der Teufel flog darauf hin voller Blut 
davon und der geteilte Teufelsstein liegt bis heute an diesem Ort (Januszajtis 
2005, S. 86f.). Der Stein (Findling) wird seitdem der teuflische Stein genannt. 
In Polen gibt es mehrere Steine, die als ‚teuflische Steine‘ bezeichnet werden, 
z.B. in Magurski Park Narodowy, in Karkonoski Park Narodowy (Kopczyński, 
Skoczylas 2006, S. 92).

Nach Kopaliński bedeutet „Stein“ symbolisch unter anderem Urgrund, 
Existenz, Knochen der Mutter Erde, Sonne, Feuer, Donner, Macht (schützende 
Gottheit), Gottheit, Gott, Altar, Jesus Christus, Kirche, Martyrium, Tod, Seele, 
Grabstein, Schutz der Totenseele, Zeuge, Strafe, Gefühllosigkeit, Last, Grund­
stein, Kraft, Härte, Beständigkeit, Waffe, Ewigkeit, Lebenselan, Fruchtbarkeit, 
Unfruchtbarkeit, Harmonie mit sich selbst. Ein Zertrümmerter Stein bedeutet psy­
chischen Zerfall, Behinderung und Zerstörung (Kopaliński 2001, S. 136ff.). Für 
Kopczyński und Skoczylas bedeutet das Wort „Stein“ vor allem Unveränderlich­
keit der Grundgesetze. Er sei eine Epiphanie, ein Objekt in dem sich die Gottheit 
offenbart (Kopczyński, Skoczylas 2006, S.  7). In der griechischen Mythologie 
gibt es Menschen, die aus Steinen entstanden sind (vgl.: Kubiak 2003, 126ff.; 
Parandowski 1992, S. 48f.). Es ist wichtig, dass der klassische Mythos über die 
deukalische Flut von Ovid (Metamorphosen) stammt. In diesem Sinne kann der 
Mythos über Deukalion und Pyrrha als Hypotext (Begriff: Genette 1993, S.14) für 
Dolina Radości gedeutet werden. Bei Chwin scheinen die Metamorphosen Eryks, 
der sich als Sohn des Steines versteht, die Metamorphosen der Wirklichkeit, in der 
er lebt, teilweise widerzuspiegeln. Eryk sagt sogar, dass er seine Arbeit als einen 
weit entfernten Nachklang der Metamorphosen von Ovid (Chwin 2006, S.  36) 
verstehe. Mircea Eliade erinnert an die Mythen Kleinasiens (Anatolien), Ostasi­
ens und Polynesiens, die die Geburt der Menschen aus Steinen beschreiben. Auch 
manche Götter, z.B. Mithras (Personifizierung der Sonne), entstanden aus Felsen 
(Eliade 1988, S. 104f.).



Joanna Bednarska-Kociołek194

Chwin schreibt in Kartki z dziennika, dass er ein Mensch von nirgendwo her 
sei, weil er keine seiner Vorfahren kenne, wessen er sich schäme. Er kannte nur sei­
ne Eltern und eine Großmutter (Chwin 2004, S. 59). Eryk, sein Protagonist, bezeich­
net sich selbst als Kind eines Findlings und als Mensch, der keine Vorfahren hat: 

Als er nach seiner Herkunft im Gedächtnis suchte, erinnerte er sich an einen Traum aus der 
Kindheit, der verwickelt und dunkel war und in dem immer ein Bild eines großen Steines 
zurückkehrte, der aus dem Himmel auf eine Lichtung im Kieferwald fiel. Der Stein schlug 
gegen den Boden wie eine Nussschale und aus dem Granitinneren fiel ein schlafendes Kind 
mit goldenem Haar heraus, das dann im Gras lag, als ob es von jemandem aus einem Korb 
ausgeschüttet worden wäre und unter den Zweigen der Bäume liegen gelassen worden wäre, 
damit es unter den Hirschen und Rehen aufwachsen würde (Chwin 2006, S. 59; Übersetzung: 
J. B.-K.). 

Chwin erzählt seine eigene Version der Legende über das Freudental. Für 
Eryk Stamelmann ist das Freudental ein Ort, dem er angehört. Es ist sein Ge­
burtsort, seine symbolische Heimat und seine Weltachse (axis mundi) als stabiler 
Punkt des Universums. Der Findling scheint eine Einbindung in ein höheres Wir­
kungsgefüge und so die einzige Verbindung zu einer anderen Realität darzustel­
len (Kopczyński, Skoczylas 2006, S. 8). Bei Chwin verändert sich die kontigente 
Welt sehr rasch. Überall herrscht Chaos. Nur der Findling bleibt stabil und gibt 
dem Protagonisten ein Gefühl der Sicherheit. Topologisch gesehen ist der Raum 
der erzählten Welt durch Oppositionen gekennzeichnet. Sie verbinden sich mit 
nicht-topologischen semantischen Gegensatzpaaren wie eigen = gut = natürlich 
(Freudental) vs. fremd = böse = künstlich (München, Stalingrad, Berlin) und sie 
werden durch topographische Gegensätze der dargestellten Welt konkretisiert: 
Freudental = Himmel vs. Großstädte = Hölle. Für Dolina Radości scheint diese 
klassische (altmodische) räumliche Ordnung der erzählten Welt charakteristisch 
zu sein. Eryk träumt immer wieder seine merkwürdige Tarzan-Geschichte. End­
lich findet er seinen erträumten Ort: 

Einen Augenblick lang war er sich dessen sicher, dass er von keiner Frau geboren wurde, son­
dern dass er wirklich ein Kind der Erde ist (Chwin 2006, S. 61; Übersetzung: J. B.-K.).

Hier, im Freudental, das seine Heimat ist und wo er behauptet, geboren wor­
den zu sein, will Eryk sein Leben beenden:

Und der Stein lag vor mir auf der Anhöhe, in zwei Teile gespalten, geöffnet wie eine Wiege, 
in der ich gleich einschlafen sollte, wie ein Tor, durch das ich gleich durchgehen sollte (Chwin 
2006, S 537; Übersetzung: J. B.-K.).

Eryk kehrt in den Stein zurück, wie in den Mutterleib. Der Stein ist hier ein Tor zu 
einer Parallelwelt. Das Tal dagegen symbolisiert die Tiefe, in die man absteigt (http://
asocjacje.pl/2014/04/17/o-glebi-powierzchni-stefan-chwin-dolina-radosci/). 



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 195

Der Schluss des Romans scheint die These von Nowacki zu bestätigen, dass 
Eryk ein überirdisches Wesen sei, dem es möglich sei sich im Raum-Zeit-Konti­
nuum zu bewegen. Die grenzüberschreitende Bewegung Eryks am Ende des Bu­
ches ist ein dynamisches Ereignis, das die Welt von seiner Tätigkeit befreit. Eryk 
ist, wie schon gesagt, als eine Art Zarathustra zu verstehen, da er wie dieser in 
seiner ersten Rede des ersten Teiles Also sprach Zarathustra – Von der schen-
kenden Tugend – seinen Schülern klar macht, er wolle Abschied von Menschen 
nehmen und wieder in die Einsamkeit im Gebirge zurückkehren: „Allein gehe ich 
nun, meine Jünger!“ (Nietzsche 1995, S. 79).

Außer Zarathustra rezipiert Chwin in seinem Roman Dolina Radości be­
wusst Werke von Günter Grass. Es lassen sich Parallelen zwischen dem Roman 
von Chwin und der Danziger Trilogie (Polnische Post) und dem Butt (Streitbe­
wegung im Dezember 1970 auf der Danziger Leninwerft; für Dolina Radości ist 
Danziger Legende über dem teuflischen Stein Ausgangspunkt und strukturge­
bendes Merkmal und für den Butt eine Ostseelegende Vom Fischer und seiner 
Frau) zu finden. 

Eryk Stammelman ist ein ähnlich konzipierter Protagonist wie Oskar Matze­
rath, obwohl er zum ersten Mal in München als circa 20-jähriger Junge erscheint 
und man über seine Vorvergangenheit nichts erfährt. Dagegen ist die Herkunft 
Oskars den Rezipienten schon seit Zeugung seiner Mutter, nicht aber des Vaters, 
bekannt. Oskar und Eryk sind beide Erzähler, denen man nicht vertrauen kann. 
Beide sind extreme Typen des Dualismus und der Ambiguität. Auf eine gan­
ze Reihe verschiedener Dualitäten im Falle Oskars weist schon beispielsweise 
John Reddick (1978, S. 66f.) hin. Sowohl Oskar als auch Eryk sind beide weder 
gut noch böse. Eryk ist ein Betrüger, Falschspieler, Schminker, Künstler, Teufel, 
Gott, Sohn des Steines, ein überirdisches Wesen, ein Übermensch oder Ahasver, 
der ewig zurückkehrt? Eryk und Oskar akzeptieren keine moralischen und sozia­
len Werte, sie sind aber schöpferisch und kreativ wie Boten oder Imitatoren von 
Gottheiten, Bricoleuren und Meister der Metamorphose. Eryks Element ist das 
Theater und Oskars Element ist der Zirkus. Die Verkehrung von Sakralem in Pro­
fanes und umgekehrt ist für sie selbstverständlich (Oskar macht sich beispiels­
weise über Jesus Christus in der Kirche lustig, indem er die Gottessohn-Skulptur 
trommeln lässt). Oskar entscheidet selbst darüber, ob er wächst oder nicht. Er ist, 
wie Eryk, Sonderling und Metamorphosenmeister, der aber nicht die Anderen 
verändert, sondern Einfluss auf sein eigenes Aussehen hat. Oskar ist als Tromm­
ler und Glaszerbrecher kreativer Künstler, der mit Hilfe von Kunst Tabus bricht 
und Normen verletzt. Durch seine Kunst ist er imstande, die Welt zu verändern, 
obwohl er nicht so großen Einfluss auf die Entwicklung der Welt wie Eryk hat. 
Oskar beginnt, seine Fähigkeiten gezielt einzusetzen. Er benutzt seine Stimme 
dazu, aus einfachen ehrlichen Bürgern Diebe zu machen indem er gerade dann 
Löcher in Schaufenster singt, wenn Passanten davor stehen. In seiner Boshaftig­
keit macht er sogar Jan Bronski zu einem Dieb, welcher dazu verführt wird, ein 



Joanna Bednarska-Kociołek196

Kollier für Agnes zu stehlen. Im Kapitel Die Tribüne beeinflusst er den Verlauf 
der NSDAP-Massenkundgebung, indem er gegen den Takt der Nazis trommelt. 
Durch solche Taten wie das Glaszersingen oder das Trommeln karikiert Oskar 
schamanische Tätigkeiten und auch die Idee des Übermenschen. Oskar ist ein 
karikierter Übermensch, was durch sein besonderes, kleinwüchsiges Aussehen 
unterstrichen wird. Oskar trägt, wie Eryk auch, immer eine Maske. Seine gan­
ze Gestalt ist die Inszenierung eines ewigen Kindes. Da er seit seinem dritten 
Geburtstag nicht mehr wächst, kann er somit als scheinbar ewiges Kind aus der 
Perspektive von unten über die Welt der Erwachsenen berichten. Durch seine 
Wachstumsstörung verweigert er sich der Welt der Erwachsenen, denen er sich 
zugleich überlegen fühlt. Oskar steht, laut Heinrich Vormweg (2002, S. 50), für 
eine ganze Generation, die auch noch nicht zur Menschlichkeit herangewachsen 
sei. Eryk ist keine Wiederholung Oskars, sondern eine ambivalente Figur, die Os­
kars Erfahrungen zu internalisieren und sie gleichzeitig zu hinterfragen scheint. 
Eryk symbolisiert auf eine neue, distanzierte, beinahe zynische Art und Weise 
die Beziehungen zwischen dem Einzelnen und der großen Geschichte, obwohl er 
keinesfalls für seine Generation steht.

Oskar und Eryk sind beide bei der Verteidigung der Polnischen Post an­
wesend und beide erzählen von diesem für die polnische Erinnerung wichtigen 
Ereignis mit ironischem Abstand. Nowacki behauptet jedoch, dass es unmöglich 
sei, das Kapitel Poczta Polska als Polemik gegen das Kapitel aus dem Roman 
Die Blechtrommel von Grass zu lesen, weil der neueste Roman von Chwin einen 
Comic-Charakter habe (Nowacki o.J.). Diese Feststellung ist jedoch nicht ganz 
logisch. Grass macht schon in der Blechtrommel die Verteidigung der Polni­
schen Post in Danzig zu einem Ereignis, das emblematisch für die polnische Er­
innerung ist und zum Mythos gemacht wird. 1958 machte Grass (1997, S. 112) 
eine Reise nach Gdańsk, um dort „vor Ort zu recherchieren“, insbesondere für 
die Kapitel, die die Polnische Post betrafen, die in der auf den 17. Mai 1958 
datierten handschriftlichen Fassung des Romans in den Grundzügen bereits 
existierten. Grass (1997, S. 112) sagte in Bezug darauf: „In Gdańsk suchte ich 
Danzig.“ Das war während Grass’ erste Reise nach Polen seit 1944. Die da­
bei entstandenen, sehr bekannten und in der Literatur gründlich besprochenen 
zwei Kapitel aus der Blechtrommel hatten zur Folge, dass sein Werk in der Zeit 
des Kommunismus in Polen in keinem offiziellen Verlag veröffentlicht werden 
konnte. Es erschien allerdings in einem Untergrundverlag und wurde für viele 
polnische Leser zu einem Kultroman. Laut Jabłkowska ist die Geschichte über 
Jan Bronski, Kobiella und Oskar, die, um die Angst und ihre Ratlosigkeit ab­
zutöten, im Keller der kämpfenden Post Skat spielen, keine zynische Enthero­
isierung der polnischen Geschichte, die „das Andenken der ermordeten Polen 
mit Füßen tritt“ (Zwarra 1997, S. 216). Die Spielkarte mit der Jan stirbt, die er 
in der linken Hand (dem Herzen nahe) hält und die ihn sein ganzes Leben lang 
begleitet, zeigt auf, dass es besonders an solch hybriden Orten wie Danzig ein 



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 197

Zufall war, in welcher Familie man geboren wurde und auf welcher Seite man 
später stand. Nicht durch Zufall ist Jan als Verteidiger der Polnischen Post ums 
Leben gekommen und sein Sohn Stefan als Wehrmacht-Soldat. Das Kartenspiel 
ist auch als eine symbolische Prophezeiung zu deuten. Oskar erkennt dank dem 
Kartenspiel, dass das die Polen diesen Krieg gewinnen werden. Der Tod Jan 
Bronskis symbolisiert das Ende der symbolischen multinationalen Geschichte 
Danzigs und ist der ,Wirklichkeit‘ wahrscheinlich näher ist als viele Heldenge­
schichten. Denn neben denjenigen, die überzeugt für die Freiheit ihres Vaterlan­
des kämpften und starben, gab es viele, die wie Bronski zufällig und ohne Mut 
und Glauben ihr Leben lassen mussten.

In Dolina Radości scheint Chwin diese These zu bestätigen. Stamelmann 
soll, ähnlich wie bei Grass Oskar und Jan Bronski, am 31. August 1939 zufällig 
die Polnische Post in Danzig besucht haben. Zufällig hat er Einfluss auf die Ent­
wicklung der Handlung, aber nicht, weil er sich heroisch verhält, sondern mittels 
Betrug und Schlauheit. Eryk hat eine ambivalente Haltung gegenüber den Polen 
und den Deutschen und nennt sowohl die Polen als auch die Deutschen seine 
Brüder. Eryk und Oskar machen sich beide über den Krieg lustig. Als die Vertei­
digung der Post beginnt, wird Eryk, genau wie Oskar, von nahem Maschinenge­
wehrfeuer geweckt. Eryk hat keine Wahl und hilft, Gewehre zu laden, was ihn von 
Oskar unterscheidet: 

Unter dem Fenster sah ich den Ingenieur Konrad [...]. Plötzlich, [...] verwandelte sich dieser 
Mann, für dessen Mut ich keine sieben Groschen gegeben hätte, aus dem freundlichen Inge­
nieur Konrad, der mühsam Telefonapparate im Raum hinter dem Pförtnerhaus reparierte, in 
den energischen Hauptmann Konrad, der aus seiner Pistole wie ein Berufsoffizier schoss. [...] 
Direktor Michon kniete an der Wand und las von einem zerknüllten Zettel den Befehl, die Be­
satzung der Post solle sechs Stunden das Gebäude halten, um die Hilfe der polnischen Truppen 
abzuwarten. Ich erschrak wirklich. Sollte ich also sechs Stunden hier mit meinen polnischen 
Brüdern sitzen und mich von meinen deutschen Brüdern beschießen lassen? Die Post zu ver­
lassen, war unmöglich. Wenn ich jetzt, in meiner schwarzen Hose mit dem angebrannten lin­
ken Hosenbein und dem weißen Hemd mit dem zerrissenen Kragen durch den Haupteingang 
auf den Heveliusplatz hinausgerannt wäre und auf Deutsch geschrien hätte, ich habe nichts zu 
tun mit all dem, hätten mich die Kugel des hinter der Ziegelmauer auf der anderen Seite des 
gepflasterten Platzes stehenden deutschen Maschinengewehrs zerschnitten und Tropfen mei­
nes Blutes hätten den weißen Adler der Polen gesprenkelt, der über dem Eingang hing (Chwin 
2006, S. 253f.; Übersetzung: Joanna Jabłkowska).

Mit großer Wahrscheinlichkeit ist Eryk bei Chwin – wie Oskar – einer der 
wenigen Überlebenden des Angriffs auf die Polnische Post. Grass vermutete 
schon bevor er 1958 nach Gdańsk kam, dass es noch Überlebende geben müsste 
und erhielt vom polnischen Innenministerium drei Adressen. Diese Männer wa­
ren allerdings nicht als Überlebende anerkannt, weil es 1939 öffentlich geheißen 
hatte, dass alle erschossen wurden. Zwei der Überlebenden spürte Grass auf und 
erhielt von ihnen detaillierte Beschreibung der Vorgänge. An der Verteidigung 
waren 65 Menschen beteiligt. Viele sind schon während der Verteidigung ums 



Joanna Bednarska-Kociołek198

Leben gekommen und 38 wurden auf dem Friedhof Saspe erschossen. Bis heute 
steht am ehemaligen Heveliusplatz das Postgebäude, in dem sich immer noch die 
Post befindet. Davor steht ein Denkmal und in der Nähe gibt es ein Museum zum 
Gedenken an die Verteidiger. Auf dem Denkmal, wie auch auf dem Grab auf dem 
Friedhof Zaspa, ist der Name des Onkels von Grass (1997, S. 112), Franciszek 
Krause, zu finden (Mayer-Iswandy 2002, S. 72; Selbstrecherche in Gdańsk).

Die Wenigen, die den Kampf um die Post überlebten, werden hingerichtet, 
wie dies auch Grass in der Blechtrommel schildert. Grass erwähnt jedoch in der 
Blechtrommel, dass einige Postbeamten es schafften, über die angrenzende Poli­
zeigarage in die leeren Häuser am Rähm zu fliehen: 

Dort hätten sie Kleider gefunden, sogar mit Parteiabzeichen, hätten sich gewaschen, fein zum 
Ausgehen gemacht, und von einem hieß es: er habe auf dem Altstädtischen Graben ein Opti­
kergeschäft aufgesucht, habe sich eine Brille verpassen lassen, da seine während der Kampf­
handlungen  im Postgebäude verlorengegangen war (Grass 2003, S. 315). 

Bei Chwin, der dieses Motiv für seinen Roman aufgriff, ist Eryk derjenige, 
der aus der Post floh. Eryk ist zugleich auch derjenige, der den Deutschen zuflüs­
tert, dass sie die Verteidiger der Polnischen Post anonym erschießen lassen soll­
ten. Der Unterschied zwischen ihm und Oskar beruht aber v.a. darauf, dass Eryk 
aktiv an der Verteidigung der Polnischen Post teilnimmt. Oskar dagegen bleibt bis 
zum Ende der Ereignisse passiv. Weder Eryk noch Oskar stehen auf irgendeiner 
Seite. Sie sympathisieren weder mit den Polen noch mit den Deutschen. Für Eryk 
ist wie immer das Experiment wichtig. Wieder einmal betrachtet er die extreme 
Situation der Verteidigung der Polnischen Post als ein Abenteuer und ein Experi­
ment. Für Oskar ist seine Trommel am wichtigsten:

Schließlich ging es um Polen und nicht um meine Trommel! Wenn es ihnen schon darauf 
ankam, dass Polen, wenn verloren, dann weißrot verloren gehe, musste dann meine Trommel, 
verdächtig genug durch den frischen Anstrich, gleichfalls verloren gehen?
Langsam setze sich in mir der Gedanke fest: Es geht gar nicht um Polen, es geht um mein 
verborgenes Blech (Grass 2003, S. 291).

Doch nicht zufällig ist die Blechtrommel weißrot.
Beide, Oskar und Eryk, fühlen sich als Herren in der schwierigen und für sie 

ambivalenten Situation der Verteidigung der Polnischen Post. Es scheint, sie beide 
riskieren ihr eigenes Leben, um die extreme Situation als Erzähler, denen man kei­
nesfalls vertrauen kann, in ihrer privaten Version beschreiben zu können. Im Falle 
der Kapitel Die Polnische Post aus der Blechtrommel und aus Dolina Radości kann 
man keinesfalls über die Beziehung zwischen Hypertext und Hypotext sprechen. 
Chwins Text ist auch nicht als Kommentar des Textes von Grass zu verstehen. 
Die Transtextualität zwischen beiden Romanen beruht nicht auf direkten Anspie­
lungen von Chwin auf das Werk von Grass, sondern darauf, dass in beiden Fällen 
der gleiche, für Polen wichtige Mythos aufgegriffen und teilweise widerlegt wird. 



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 199

Der Text von Chwin ist auch ohne Kenntnis des Grasschen Textes verständlich. 
Da jedoch, laut Genette, kein Text ohne textuelle Transzendenz existiert, muss für 
jeden bewussten Rezipienten, der auch Die Blechtrommel kennt, klar sein, dass die 
beiden Texte verschiedene Versionen des gleichen Ereignisses darstellen.

Wie bereits erwähnt sind auch Parallelen zwischen den Romanen Der Butt 
und Dolina Radości festzustellen, obwohl sie keine direkten Bezüge aufweisen, 
sondern verschiedene Varianten des gleichen Ereignisses darstellen. Chwin woll­
te den Roman eigentlich schon 30 Jahre zuvor schreiben und somit eine für ihn 
wichtige Erfahrung aussprechen, die die polnische Literatur kaum bemerkte: ‚den 
Dezember 1970‘. Der zentrale Punkt des Romans Dolina Radości ist für Chwin 
deswegen das Kapitel Grudzień [Dezember], in dem Unruhen in Gdańsk 1970 
dargestellt werden:

An diesem Tag ging ich durch die Straßen Gdańsks. Das, was ich damals empfand, war eine 
seltsame Erfahrung der Anwesenheit. Stereotype liegen nahe – Teufel, Zeitgeist, Schicksal 
[...]. Aber das sind nur verschiedene Namen dessen, was nicht zu benennen ist, und was ich als 
Anwesenheit bezeichne (Chwin 2003–2007; Übersetzung: J. B.-K.).

Chwin nennt im oben genannten Gespräch solche scheinbar unwichtigen Mo­
mente, die das Leben dauerhaft verändern Mikroraum des Schicksals.

Tatsächlich ist Dolina Radości einer der wenigen Werke, in denen das Thema 
berührt wird. Jerzy Krzysztoń widmete dem ‚Dezember‘ seinen Roman Obłęd, 
in dem die damaligen Ereignisse den Protagonisten traumatisierten und bei ihm 
Schizophrenie verursachten. Mit diesen Ereignissen beschäftigten sich Dichter 
aus Gdańsk: Antoni Pawlak (geb. 1952), Aleksander Jurewicz (geb. 1952) und 
Zbigniew Joachimiak (geb. 1950). Im Gedicht Dojrzewanie (1976) beschrieb 
Pawlak Ereignisse des Jahres 1970 als wichtige Erfahrungen seiner Generation. 
Diese nahm an den Krawallen noch nicht aktiv teil. ‚Dezember 1970‘ bedeutete 
für sie jedoch das Ende der Jugendzeit. Pawlak analysiert die stattgefundenen 
Ereignisse nicht, sondern beschreibt sie nur, ohne blutige Bilder in Erinnerung 
zu rufen. Jurewicz kehrt zu den Erfahrungen aus dem ‚Dezember 1970‘ in seinen 
zwei Gedichtbänden Po drugiej stronie (1977) und Nie strzelajcie do Beatlesów 
(1983) zurück. In seinen Gedichten beschreibt er fast zwanghaft die Initiation 
einer jungen Frau. Im Gedicht Temat II dla niej vergleicht er die Stadt mit einer 
vergewaltigten Frau. Joachimiak beschreibt in seinem Gedicht miasto, które mil-
czy chórem zwei Städte. Eine spricht. Die andere bleibt stumm. Im Schweigen 
der Stadt ist die schwierige Erfahrung des Dezembers 1970 enthalten (vgl. Nowa­
czewski 2006, S. 54ff.; Nasiłowska 2006, S. 55–67). In der deutschen Literatur 
bezieht sich Günter Grass in seinem Roman Der Butt (1977) den ‚Dezember‘. 

In Dolina Radości ist Eryk derjenige, der im Dezember 1970 die schreiende 
Menschenmenge auf der Straße, die das Zentrale Komitee belagert, zuerst auf­
wiegelt, dann jedoch rücksichtslos die Komiteebeamten gegen diese Menschen 
auf der Straße aufstachelt. Eryk ist in dieser Szene, wie auch im ganzen Buch als 



Joanna Bednarska-Kociołek200

Übermensch oder sogar Geist der Geschichte zu erkennen, der den Verlauf der 
Ereignisse manipuliert. Chwin behauptet, dass wenn man eine hegelianische Per­
spektive annehmen würde, wäre das Schüren des Konflikts zwischen den Men­
schen auf der Straße und dem Komitee als das Gute zu deuten wäre, weil es in der 
entscheidenden Gewinn- und Verlustrechnung zum Guten geführt habe. Die Welt 
solle sich dadurch weiter entwickeln, dass die Gegensätze aufeinander stoßen. 
Denn mit dem Roman und dem oben beschriebenen Beispiel illustriert Chwin, 
dass die Botschaft des Dekaloges nicht ganz eindeutig ist. Als Beispiel nennt er 
das fünfte Gebot: Du sollst nicht töten. Einerseits darf man nicht töten, anderer­
seits gibt es in der Kirche die Institution des Militärgeistlichen, der das Gewehr 
vor dem Krieg weiht. Chwin weist auf die Theorie der Unbestimmtheitsstellen 
von Roman Ingarden (1975, S. 44ff.) hin. 

Infolge der Unruhen kommt Eryks Geliebte Anna ums Leben. Ihre Leiche 
wurde dann von Arbeitern hochgehoben, auf eine Tür gelegt und gegenüber der 
Panzer getragen, was eine symbolische Aussage hatte (Chwin 2006, S.  651). 
Chwin beschreibt auf diese Weise authentische Ereignisse. In Laienfilmen, die 
diese Unruhen dokumentieren, kann man Szenen sehen, in denen Leichen von 
ermordeten Menschen auf Türen getragen wurden. Im Butt wird am 18. Dezember 
1970, während der Unruhen in Gdańsk, einer der fiktiven Protagonisten (Jan Lu­
dkowski, der Verlobte der Danziger Kantinenköchin Maria Kuczorra) erschossen. 
Nach seinem Tod sah er aber nicht wie ein Held aus:

Als Jan von der Miliz erschossen wurde, traf es ihn in den Bauch voller Schweinekohl und 
nicht, wie er es sich in Gedichten (nach Majakowski) gewünscht hätte, in die Stirn. Mitten im 
Satz war er tot. Maria hatte nicht helfen können, als die Toten und Verletzten aufs Werftgelände 
geschleppt wurden (Grass 2007, S. 650).

Jan Ludkowski war Dichter, er engagierte sich nie in die Politik, anders als 
Anna aus dem Roman von Chwin, die eine aktive polnische Aktivistin war. Wäh­
rend der Unruhen wurde aber Jan Ludkowski zufällig zum Sprecher der Streiken­
den, was ihm Eryk ähnlich macht, der jedoch die Menschenmasse viel energi­
scher zur Revolte gegen die Kommunisten aufhetzt als Jan. Jan ist anders als Eryk 
ein durchschnittlicher Mensch, mit dem man „bei Brot, Käse, Nüssen und Wein“  
(Grass 2007, S. 638) reden kann und kein Agitator. Die Rede von Jan ist „voller 
historischer Vergleiche“ (Grass 2007, S. 646). Der Grasssche heterodiegetische 
Erzähler skizziert die Ereignisse in Form von Berichten, aus distanzierter Sicht. 
Er scheint sich mit der Arbeitermasse nicht zu identifizieren:

Dann sang die Masse noch einmal die Internationale. [...] Sie haben alle den Kopf schräg ge­
halten: ein wenig sorgenvoll und zugleich amüsiert über so viel Gerede und männlichen Eifer 
(Grass 2007, S. 647).
Erst als die Menge dich zu verlaufen begann, kam es zu Prügeleien mit der Miliz. Vor dem 
Hauptbahnhof klirrten Scheiben. Einige Zeitungskioske brannten. Später brannte die Partei­
zentrale. Die Stimmung war eher heiter. Man hatte gesehen, wie zahlreich man war. Dann kam 



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 201

es zu Verhaftungen, weshalb ein Teil der Menge zum Gefängnis Schießstange zog. Auch dort 
Benzin in die Fenster. Ein Junge fiel vor ein Kettenfahrzeug. Aber geschossen wurde noch 
nicht (Grass 2007, S. 648).

Im Unterschied zu der sachlichen Erzählweise bei Grass erzählt bei Chwin 
Eryk selbst. Er ist ein engagierter, homodiegetischer Erzähler, der miterlebt, was 
auf den Straßen passiert. Er identifiziert sich mit der Menschenmasse, spricht über 
sie aber nicht ohne Ironie: 

Sie gingen mit erhobenem Haupt, stolz, stark, mutig, kämpfend um Wahrheit und Gerechtig­
keit, Brot und billige Wurst, Religionsunterricht in der Schule und ein freies Polen, sie gingen, 
indem sie ihr armes unterdrücktes Land liebten und Angst vor den Juden, den Russen und 
den Deutschen hatten, misstrauisch gegenüber den Intelligenten, sie gingen Wodka, Fußball, 
Speedwayrennen und die schwarze Madonna von Tschenstochau liebend, die Wahrheit über 
das russische Verbrechen in Katyn wollend und voll von Abscheu gegen Schwulen, sie gingen 
Boże coś Polskę singend und Kommunisten mit Gossenworten überschüttend, und ich war mit 
ihnen und mit ganzem Herzen ermutigte ich sie, damit sie weiter über die breite, asphaltierte 
Fahrbahn gingen, unter dem weißen Himmel der winterlicher Stadt, gerade auf das Parteihaus 
zu, in dessen Steinmauern sich das Böse verbarg, das keinen Gott, keine Ehre und kein Va­
terland kannte. Ja, Herr Oberleutnant Nowak, ich war mit ihnen und ich litt mit ihnen (Chwin 
2006, S. 528; Übersetzung: J. B.-K.).

Eryk und Jan weisen auf die nietzscheanische Wiederholbarkeit der Ge­
schichte hin. Grass (2007, S. 629) benutzt im Butt den Satz: „Danach ging das 
Leben weiter.“ Der Satz wird nach der Erschießung der polnischen Arbeiter durch 
kommunistische Milizionäre wiederholt: (Neuhaus 1993, S.  143) „Das Leben 
ging weiter“ (Grass 2007, S. 650). 

Es ist bemerkenswert, dass diese laut Chwin am meisten relevante Stelle 
aus der Perspektive der Handlung nur als eine kleine Episode am Ende des Bu­
ches dargestellt ist. Der Schriftsteller behauptet jedoch in seinem Roman ver­
schiedene Varianten der gleichen Situation zur Darstellung gebracht zu haben, 
was auch für den Roman von Grass charakteristisch ist. Somit beziehen sich 
Grass und Chwin auf den nietzscheanischen Begriff der ewigen Wiederkunft. 
Nazideutschland und die Sowjetunion dienen als Hintergrund der erzählten 
Geschichte, weil sie als Parallelorte zu Gdańsk im Dezember 1970 gesehen 
werden können. 

Die Idee des Übermenschen verbindet sich in Also sprach Zarathustra von 
Nietzsche mit dem Begriff der ewigen Wiederkunft des Gleichen, dem zufolge 
sich alle Ereignisse unendlich wiederholen. Dieses zyklische Zeitverständnis 
wiederholt Chwin, indem er sagt, dass er verschiedene Varianten derselben Si­
tuation zur Darstellung bringe. Eryk als Halbgott und Superman scheint Träger 
dieser verschiedenen Varianten der Geschichte und zugleich ihr Auslöser zu 
sein. Chwin behauptet: In der Schlussszene sei Eryk teilweise ein Teufel, der 
sich dessen sicher sei, dass er das Gute tue. Er setzte die ganze erstarrte Welt 



Joanna Bednarska-Kociołek202

nach Jalta in Gang dadurch, dass er das Volk und die Partei miteinander kon­
frontiert habe. Dolina Radości als Ganzes konzentriere sich auf die eine einzige 
Frage: Was sei das Gute, was sei das Böse? 

LITERATURVERZEICHNIS

Chwin S. (1999), Tod in Danzig, Übersetzung ins Deutsche R. Schmidgall, Reinbek b. Hamburg. 
Chwin S. (2003–2007), http://tygodnik2003-2007.onet.pl/1548,1380401,1,dzial.html (11.12.2014).
Chwin S. (2004), Kartki z dziennika, Gdańsk.
Chwin S. (2006), Dolina Radości, Gdańsk.
Chwin S. (2008), Der goldene Pelikan, Übersetzung ins Deutsche R. Schmidgall, München. 
Eco U. (2008), Superman w literaturze masowej, Übersetzung ins Polnische J. Ugniewska, Kraków. 
Eliade M. (1988), Historia wierzeń i idei religijnych, Übersetzung ins Polnische S.  Tokarski, 

A. Kuryś, Warszawa. 
Feuerbach P. (1832), Das Verbrechen an Kaspar Hauser am Seelenleben des Menschen, Leipzig.
Genette G. (1993), Palimpseste, Frankfurt/M.
Grass G. (1997), Rückblick auf die Blechtrommel – oder Der Autor als fragwürdiger Zeuge. Ein Ver-

such in eigener Sache. In: Grass G. Der Autor als fragwürdiger Zeuge, München, S. 102–114. 
Grass G. (2003), Die Blechtrommel, München.
Grass G. (2007), Der Butt, München.
http://asocjacje.pl/2014/04/17/o-glebi-powierzchni-stefan-chwin-dolina-radosci/ (11.12.2014).
http://www.beliebte-vornamen.de/4554-erik.htm (11.12.2014).
Ingarden R. (1975), Konkretisation und Rekonstruktion. In: Warning R. (Hrsg.), Rezeptionsästhetik. 

Theorie und Praxis, München, S. 42–70.
Januszajtis A. (2005), Legendy dawnego Gdańska, Gdańsk.
Kopaliński W. (2001), Słownik symboli, Warszawa.
Kopczyński K., Skoczylas J. (2006), Kamień w religii, kulturze i sztuce, Poznań.
Kubiak Z. (2003), Mitologia Greków i Rzymian, Warszawa.
Łupak S. (2005), Wciekły. Ze Stefanem Chwinem rozmawia Sebastian Łupak. In: Gazeta Wyborcza, 

30.08.
Meckseper C., Schraut E. (1983), Die Stadt in der Literatur, Göttingen.
Mayer-Iswandy C. (2002), Günter Grass, München.
Nasiłowska A. (2006), Literatura okresu przejściowego 1975–1996, Warszawa.
Nietzsche F. (1995), Also sprach Zarathustra, Stuttgart.
Neuhaus V. (1993), Günter Grass, Stuttgart.
Novalis (1997), Heinrich von Ofterdingen, München.
Nowacki D., Dolina Radości, http://wyborcza.pl/1,75517,3711485.html (11.12.2014).
Nowaczewski A. (2006), Trzy miasta trzy pokolenia, Gdańsk. 
Owidiusz (2002), Przemiany, Kraków.
Parandowski J. (1992), Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Londyn. 
Reddick J. (1978), Eine epische Trilogie des Leidens? „Die Blechtrommel“, „Katz und Maus“, 

„Hundejahre“. In: Arnold H. L., Text und Kritik 1/1a Günter Grass, München, S. 66–67.
Tischner J. (2006), Filozofia dramatu, Kraków.
Vormweg H. (2002), Günter Grass, Reinbek b. Hamburg.
Zwarra B. (1997), Wspomnienie gdańskiego bówki, Bd. V, Gdańsk.



Die Metamorphosen und Anspielungen auf die Werke der deutschen Literatur 203

Joanna Bednarska-Kociołek

TRANSFORMATIONS AND REFERENCES TO GERMAN LITERARY WORKS 
(FRIEDRICH NIETZSCHE AND GÜNTER GRASS) IN STEFAN CHWIN’S NOVEL 

DOLINA RADOŚCI [VALLEY OF JOY]
(Summary)

In his novel Dolina Radości [Valley of Joy] Stefan Chwin tackles the subject of metamorphoses. In 
this article I will talk about the issue of transformations in Dolina radości. The hero of the novel is 
a makeup-artist and that is why metamorphoses are at the center of the action. Noteworthy are also 
transformations connected with the most important political events and the most important places 
in Europe in the 20th century for example in the Polish city of Gdańsk which Chwin writes about. 
The events of December 1970 are described in an episode of the novel but are a very important ele­
ment of the whole book. This article first presents references to German literary works (Friedrich 
Nietzsche, Günter Grass, Novalis) which are the part of the literature of German-Polish dialogue.

Key words: Chwin, metamorphoses, transformations, literary allusions to German literary 
works.




