
A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA GERMANICA 11, 2015

http://dx.doi.org/10.18778/1427-9665.11.14

Jörg Thunecke*

„DICHTUNG KANN, IN GEHEIMNISVOLLER WEISE, 
TIEFSTE OHNMACHT SPÜREN LASSEN UND LETZTE 

MACHT ZUGLEICH AUSÜBEN“1. RUDOLF HAGELSTANGES 
SONETTENZYKLUS VENEZIANISCHES CREDO (1945)

„Es kommt auch in der Geistesbildung und Literatur
 nicht so sehr auf die todten Schätze an, die man ererbt hat,
 als auf den lebendigen Gebrauch, den man davon macht.“

Schlegel (1846; 11822f.), S. 203

Bis zum Sommer 1944, als die militärische Front am Po zum Stillstand kam 
und er nach Venedig versetzt wurde, hatte Rudolf Hagelstange (1912–1984) – 
der sich zuletzt mit Es spannt sich der Bogen (1943) zu Wort gemeldet hatte2 
– geschwiegen. Dort verfasste er dann allerdings innerhalb eines Monats vier-
undzwanzig Sonette, vier weitere, als er nach Breganze (in der Provinz Vicenza) 
zurückkehrte, um im Herbst 1944 in Verona – nach dreimonatiger Pause – den in 
Vendig begonnenen fünfunddreißig Sonette langen Zyklus Venezianisches Credo, 
d.h. die abschließend sieben Sonette (Hagelstange 1955, III, S. 228), zu beenden. 
Der Autor kommentierte dies rückblickend folgendermassen:

Ich hatte Gedichte geschrieben und sah ihre Wirkung unmittelbar. Menschen schrieben sie ab, 
die sich noch eben jedem Argument verschlossen hatten […]. Beredte Verteidiger des Systems 
fielen in Schweigen. Die Zweifelnden hatten eine neue Sicherheit, die Verzweifelnden eine 
Hoffnung! Wir waren uns darüber einig, daß es ein billiger Triumph sein würde, diese Gedichte 
zu drucken, wenn das Ende ausgestanden sei. Sie mußten jetzt gedruckt werden, in der Stunde, 
für die sie geschrieben waren (Hagelstange 1955, III, S. 229).

Allerdings war an eine Publikation derartiger oppositioneller Gedichte in Nazi-
Deutschland nicht zu denken, ganz abgesehen von den Wirren während der 

* Prof. emer. Jörg Thunecke, Nottingham Trent University, England.
1 Hagelstange (1955, II), S. 14.
2 Vgl. dazu Hoffmann (1962, II), S. 40: „Comparing this collection [Es spannt sich der Bogen] 

with the later Credo, one is at first struck by a seeming lack of any similarity between the two works“.



180 Jörg Thunecke

Endphase des Zweiten Weltkrieges. Hagelstange fand jedoch trotzdem eine vor-
übergehende Lösung; denn

es gab in Verona, am Rande der Stadt, eine Handpresse, die Officina Bodoni von Hans Marder-
steig, einem Meister in seinem Fach, der seit zwanzig Jahren schon in Verona druckte. Dieser 
las das Manuskript und ließ es von seinen italienischen Setzern setzen. Die Auflösungserschei-
nungen in Oberitalien verzögerten das Aufbinden der Exemplare zwar. Aber am 20. April 1945 
[Hitlers Geburtstag; JT] hielt ich das erste Exemplar in der Hand (Hagelstange 1955, III, S. 230).

Im Deutschland der Nachkriegszeit erschien das dünne Bändchen dann 1946 unter 
Lizenz beim Insel Verlag in Leipzig (spätere Auflagen folgten in Wiesbaden, als 
der Verlag seinen Sitz endgültig dorthin verlegt hatte), und 1965 veröffentlichte 
der Hamburger Verlag Hoffmann & Campe sogar eine limitierte Faksimile–Aus-
gabe der italienischen Erstpublikation.

Hagelstanges Wahl der Sonett-Form als Stilmittel seiner oppositionellen Lyrik 
während der Endphase der Hitler-Ära, ist von der Forschung bereits wiederholt un-
tersucht worden. So hat z.B. Charles Hoffmann an einer Stelle seiner Analyse des 
Venezianischen Credos die Ansicht vertreten, dass „[the] appeal [of these sonnets] 
for the anti-Nazi authors is more than merely aesthetic“ (Hoffmann 1962, II, S. 51). 
Theodore Ziolkowski vertiefte diese Aussage ein Jahrzehnt später, indem er beton-
te, dass „die Hinwendung zum Sonett sich schließlich auch aus ethischen Über-
legungen [ergab] – aus der Erkenntnis nämlich, daß in chaotischen Zeiten auch 
die Bejahung der Form als ein Akt des Protestes gilt“ (Ziolkowski 1972, S. 172), 
und er wies zudem darauf hin, dass – laut Hagelstange – das Sonett während der 
Hitlerzeit geradezu eine ‚Modeform des Widerstandes‘ gewesen sei (Hagelstange 
1955, I, S. 36), was wiederum „in der Geschichte der Gattung nichts Überraschen-
des [war], sondern eher die Erneuerung einer herkömmlichen Rolle, die das Sonett 
als politisches Gedicht schon lange erfüllt hatte“ (Ziolkowski 1972, S. 160–161).

Hagelstange – so Hoffmann – war „the spokesman of German Classicism and 
of traditional humanitarianism“ (Hoffmann 1962, I, S. 15), und die Verwendung 
einer so traditionellen Versform wie das Sonett darf deshalb nicht eigentlich über-
raschen (vgl. Fechner 1969, S. 19-35). Der Ursprung der Sonett-Form ist angeb-
lich in der sizilianischen Schule des 13. Jahrhunderts zu suchen. Im vierzehnten 
Jahrhundert bereicherte dann der größte und einflußreichste Sonettist aller Zeiten 
und Sprachen, der Italiener Francesco Petrarca (1304–74), die europäische Lite-
ratur. Weitere Aneignungen der Sonett-Form erfolgte in der französischen Litertur 
des 16. Jahrhundert durch Ronsard (1524–85) und seine Schule; und erste tasten-
de Versuche mit der Gattung lassen sich auch in Deutschland in der 2. Hälfte des 
16. Jahrhundert (so z.B. bei Fischart [1545–91] und Opitz [1597–1639]) nach-
weisen. War die erste Welle deutscher Sonett-Dichtung also unter dem Petrarkis-
mus entstanden, so bezogen sich auch jüngere Ästhetiker der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts, wie etwa Gottfried August Bürgers (1747–94), während einer 
zweiten Entwicklungsperiode, auf den Italiener. Aber es war vor allem August 



181„Dichtung kann, in geheimnisvoller Weise, tiefste Ohnmacht spüren lassen und letzte...“

Wilhelm Schlegel (1767–1845), der die Vormachtstellung des Sonetts während 
der Romantik einleitete, als aus Poesie quasi Kunstphilosophie wurde, was dann 
allerdings auch antiromantische Kritik an dieser Modeform zur Folge hatte und 
zum sogenannten ‚Sonettkrieg‘ gegen Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts führte.

Die für die Gattungsgeschichte des deutschen Sonetts bedeutsamste Verän-
derung nach der Romatik war seine Verwendung in der politischen Dichtung, so 
z.B. während der anti-napoleonischen Freiheitskriege, wofür Friedrich Rückerts 
(1788–1866) Geharnischte Sonette (1814) das bekannteste Beispiel sein dürfte. 
Im Anschluss daran wurde das Sonett dann zu der am häufigsten verwendeten 
lyrischen Form in der deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts (forciert durch das 
Junge Deutschland im Vormärz, eine Epoche für die August von Platen berühm-
te Sonette aus Venedig [1825] bespielhaft sind, die eventuell auch Hagelstangel 
inspiriert haben könnten); und erst unter dem Einfluß der neuen, übernationalen 
europäischen Dichtung des Symbolismus entstand eine Wende deutscher Sonet-
tistik, die ihren Höhepunkte in der Lyrik Stefan Georges, Hugo von Hofmannst-
hals und Rainer Maria Rilke erreichte. Ein letztes Aufblühen erlebte das Sonett 
schließlich nach dem zweiten Weltkrieg in Johannes R. Bechers gattungsmässi-
gen Betrachtungen ‚Philosophie des Sonetts‘ (vgl. Becher 1956, II), wobei dessen 
Charakterisierung des Sonetts – es sei „auf einem minimalen Volumen die größte 
poetische Kraft konzentriert“ (Becher 1956, II, S. 329) und erfülle „am prägnan-
testen das künstlerische Gesetz [...], das darin besteht, mit den sparsamsten künst-
lerischen Mitteln den größten künstlerischen Effekt zu erzielen,“ (Becher 1956, 
II, S. 337) – zweifelsohne auch von Hagelstange gutheißen worden wäre. Und 
gleiches gilt sicher auch von Bechers bekanntem Gedicht‚ Über das Sonett‘, das 
dieser ebenfalls 1956 in dem Band Sonett–Werk 1913-1955 veröffentlichte:

Ich hielt gar lange das Sonett-Geflecht 
Für eine Form, veraltet und verschlissen, 
Die alten Formen habe ich zerrissen 
Und dichtete mir neue, schlecht und recht.

Die neuen Formen, waren sie denn echt? 
Und prägten sie der neuen Zeit Gewissen? 
Die Form zu ändern allzusehr beflissen, 
Ward ich dem neuen Wesen nicht gerecht.

Wenn ihr die alten Formen so zerbrecht 
Und wenn ihr meint, ein neues Form-Gepräge  
Nur täte not, die alte Form sei träge 
Und durch Gebrauch und Mißbrauch abgeschwächt:

Bedenkt, die neuen Formen, die beginnen, 
Entstehen uns kaum sichtbar und von innen 
(Becher 1956, I, S. 251).



182 Jörg Thunecke

Zwar hatte Hagelstanges gezielte Wahl der Sonett-Form für seine Widerstands-
lyrik durchaus ideologische Gründe, denn – wie Ziolkowski meinte – „[d]iese 
betonte Vorliebe für das Sonett bei den Dichtern des ‚anderen Deutschlands‘ 
st[and] in deutlichem Kontrast zum ästhetischen Geschmack der Reichsschrift-
tumskammer“ (Ziolkowski 1972, S. 158):

Die sogenannte ‚arteigene‘ Dichtung des Nationalsozialismus war [nämlich] eine ausgespro-
chen gemeinschaftsorientierte Literatur: zu den beliebtesten Formen der parteibezogenen 
Lyrik gehörten neben Marsch- und Kampfliedern etwa chorische Spiele für Gruppenauffüh-
rungen oder Kantaten für kultischen Gebrauch (Ziolkowski 172, S. 158–159).

Und in Nazi–Anthologien taucht das Sonett nur relativ selten auf (vgl. Ziolkowski 
1972, S. 159).

Andererseits kommentierte Hagelstange die Entstehung seines Veneziani-
schen Credos in der Rückschau folgendermaßen:

Ihr Thema war die Überwindung des zeitlichen Chaos, durch Besinnung auf über- und außer-
zeitliche Kräfte des Menschen, und die Sonette boten sich an wie Quader, mit denen man 
bauen konnte. In ihrer strengen Form, so scheint es, manifestierte sich schon äußerlich der 
Unwille gegen das Formlose, der Wille zu neuen Gesetzen (Hagelstange 1955, I, S. 36).

Denn wo sie auch hinschauten, blickten die damaligen Sonettisten ins Chaos3, 
„dem sie in letzter Verzweiflung die Form des Gedichts entgegenh[ielten]“ (Ziol-
kowski 172, S. 165). Und immer wieder manifestierte sich daher dasselbe Phä-
nomen: „Dichter, die vorher nie und nachher kaum noch mit dieser Form sich 
befaßten, produzierten Sonette in einer Menge, die in der Literaturgeschichte 
ihresgleichen sucht“ (Ziolkowski 172, S. 158), so dass letztendlich „[t]he creative 
act itself becomes an act of opposition […]“ (Hoffmann 1962, II, S. 50).

Ein Sonett besteht besteht bekanntlich aus vierzehn metrisch gegliederten 
Verszeilen (Vierzehnzeiler), die in der italienischen Originalform in vier kurze 
Strophen eingeteilt sind: zwei Quartette und zwei sich daran anschließende Ter-
zette. Die einzelnen Verse (Zeilen) des italienischen Sonetts sind Elfsilbler mit 
meist weiblicher Kadenz. Dem entspricht im Deutschen der jambische Fünfheber, 
dessen Kadenz weiblich (11 Silben) oder männlich (10 Silben) sein kann, wobei 
die beiden Quartett meist folgendes Reimschema haben: abba – abba bzw. abba 
– cddc. In den beiden Terzetten existierten jedoch zu allen Zeiten viele Varianten, 
beispielsweise ccd – eed, cde – cde, ccd – dee oder cde – ecd. Ideale inhaltliche 
Strukturierungen sind: These im 1. Quartett, Antithese im 2. Quartett sowie Syn-
these in den Terzetten.

3 Vgl. dazu das 2. Terzett von Sonett XXX in Venezianisches Credo (1954), S. 35:
Wer baut, wenn noch bei letzten Brandes Scheine 
ein Gott dem Würger in die Zügel fällt,
aus diesem Chaos eine neue Welt? 



183„Dichtung kann, in geheimnisvoller Weise, tiefste Ohnmacht spüren lassen und letzte...“

Laut Fechner verlangt das Sonett zwar kategorisch nach Regeln, nach Ge-
setzlichkeit: 

Aber es verlangt ebenso kategorisch nach Ausnahmen von der Regel, nach Erweiterung, 
Ergänzung, Bereicherung, Vertiefung der Gesetzlichkeit. Es ist so, daß gerade das Sonett in 
seiner Strenge darauf angewiesen ist, soll es nicht erstarren, sich ständig neu zu formieren […] 
(Fechner 1969, S. 345).4

Hagelstanges Venezianisches Credo besteht aus 35 Sonette à 4 Strophen (= 140 
Strophen). Er bediente sich dabei in den Quartetten durchgehend – d.h. in allen 
70 Quartetten – desselben Reimmusters: abba – cddc, m.a.W. einer milden Alter-
native des oben erwähnten Schemas. In den 70 Terzetten hingegen verwendete er 
eine Vielzahl von Varianten (insgesamt 9): efg – efg (7), efg – fge (1), eff – egg (4), 
eef – ggf (1), efe ggf (1), efg – gfe (2), efe – fgg (16), eff – gge (2), efe – gfg (1). 
Er trug damit Bechers Forderung in dessen ‚Philosophie des Sonetts‘ Rechnung, 
wonach „das Sonett vor allem Erfindung [verlangt]“ (Becher 1956, II, S. 333):

Das bedeutet, daß in einem wahrhaft schöpferischen Sonettwerk immer wieder das Bemü-
hen spürbar ist, das Sonett aufzulösen, diese Auflösung aber zugleich wiederum das Sonett 
konstituiert in einer uns zwar bekannt anmutenden und doch zugleich noch nie dagewesenen, 
erstmaligen Gestalt (Becher 1956, II, S. 345).

Hagelstange hat dieser Forderung auf geradezu großartige Weise Rechnung getra-
gen und verdient ohne Einschränkung Hoffmanns Lob, dass „[f]rom the standpoint 
of artistry the Venezianisches Credo is probably the most significant achievement 
not only of late anti-Nazi poetry, but of opposition poetry as a whole“ (Hoffmann 
1962, II, S. 50)5. Er selber berichtete dazu aus der Rückschau Mitte der 50er Jahre:

Diese Wahl der Form war die erste Entscheidung, die getroffen werden mußte, wenngleich es 
keine schwierige und originale Entscheidung war; denn an Sonetten war nie Mangel. Rilkes 
‚Sonette an Orpheus‘ hatte mich schon viel beschäftigt, und die Gedichte Reinhold Schneiders 
aus jener Zeit […] kamen nur in dieser Form auf uns zu (Hagelstange 1955, I, S. 36).

Des Lyrikers Glücksgefühl im Frühjahr 1944 angesichts der neu gefunden 
Freunde am Dichten findet gleich zu Beginn des ersten Sonetts, von den restlichen 
vierundreißig abgesetzt durch eine Leerseite, einen Nachhall, wobei bereits an 
diese Stelle betont sei, dass „the Venezianisches Credo is a true cycle and not just 

4 Vgl. dazu auch Fuller (1972), S. 3–4: „It will be evident that the possible varieties of sestet 
are very great […]“ u. Schlütter (1979).

5 Vgl. dazu auch Hoffmanns frühere Einschätzung des Venezianisches Credos: „His sonnets, 
unlike many of those that flooded Germany in the postwar months, were carefully constructed and 
spoke with calm, artistic force. The Credo was soon recognized in Germany as one of the significant 
documents of the literary opposition to Hitler and its author as a lyric poet of great promise” (Hoff-
mann 1958, S. 143).



184 Jörg Thunecke

a group of thirty-five sonnets which happen to have the same approximate theme“ 
(Hoffmann 1962, II, S. 53):

Nun fühl ich dieses Leben wieder, dessen Sonnen 
Geschwister waren meiner schönen Jahre, 
die Sterne, die ich mit der Hand durchfahre  
wie Schmuck, in Jugendträume leicht gewonnen 
und wieder nun gefunden, tot geglaubt, 
[…]. 
Oh schöner Tag, du Fest der Feste! 
Oh wundersames Lied, das längst verklungen 
wie eine Harfe noch im Herzen hängt 
(I, S. 5; Z.1–4, 1. Quartett, Z.1, 2. Quartett sowie 2. Terzette).6

Und der Dichter sieht sich zu folgendem Geständnis genötig: „Ich habe lange, 
lange wie ein Stein geschwiegen“ (II, S.7, Z.1, 1.Quartett), da die Zeitumstände 
Dichtung unmöglich machten; denn „Wie kann man singen, wenn aus allen Keh-
len / der Angstschrei und die Klage bricht?“ (II, S. 7; Z. 2-3 / 2.Terzett).

Da nunmehr jedoch ein Umschwung eingetreten ist, spürt der Autor – im An-
schluß an die obige Stein–Metapher –, dass sich Änderungen anbahnen:

Nun aber widerfuhr es diesem Steine, 
der kalt und sprachlos und versunken ruhte 
in manchen Stromes Bett, daß eine gute 
und gnädige Gewalt ihn in die reine 
und warme Luft des Tages wieder führte 
und daß er Brüder sah und Engelszungen 
aus Steinen hörte […] 
(III, S. 8; 1. Quartett & Z.1–3, 2. Quartett).

M.a.W.: es ist an der Zeit, wieder dichterisch tätig zu werden:

Und Keime zu bergen einer wilden Blume, 
die Frucht wirft, bittersüße Frucht? –  
Die Stunde schlägt, sie aufzuheben 
(III, S. 8; 2. Terzett).

In diesem Sinne ist wohl auch der Gebrauch des Wortes ‚Credo‘ (lateinisch credo 
‚ich glaube‘) im Titel des vorliegenden Bandes zu verstehen, dessen Wahl sicher 
nicht zufällig war; denn schließlich ist das Credo Hauptbestandteile des christli-
chen Gottesdienstes und entspricht dem gemeinsamen Glaubensbekenntnis der 

6 Zitiert wird hier aus Rudolf Hagelstange: Venezianisches Credo (Wiesbaden: Insel Verlag 
1954); die Sonette sind römisch durchnumeriert, Seitenzahlen entstammen dieser Ausgabe.



185„Dichtung kann, in geheimnisvoller Weise, tiefste Ohnmacht spüren lassen und letzte...“

versammelten Gemeinde. Zudem ist es theologisch eine Bekräftigung des rechten 
Glaubens zur Abgrenzung von Irrlehren, m.a.W., Hagelstanges Venezianisches 
Credo entspricht im übertragenen Sinne zweifelsohne ebenfalls einem lyrischen 
‚Glaubensbekenntnis‘.

Ausdruck findet dieses Glaubensbekenntnis bei Hagelstange u.a. im Ge-
brauch der Fürwörter ‚Ihr‘ und ‚Euch‘, wodurch einerseits größere Distanz zwi-
schen Dichter und Leser geschaffen \, andererseits das dem Zyklus vorangestell-
te Motto aus Friedrich Schillers Gedicht ‚Kassandra‘ (1802) „Schrecklich ist es, 
deiner Wahrheit / sterbliches Gefäß zu sein“7 Rechnung getragen wird, dem zu 
entnehmen ist „that the poet considers himself the mouthpiece of higher authority, 
that he feels he has been chosen to see the meaning of present evil and has the ter-
rible responsibility of passing on his insight to others.” (Hoffmann 1962, II, S. 53) 
In diesem Sinne heißt es dann auch bereits im vierten Sonett: „Ihr habt das Leben, 
das Euch neu geschenkte. / Ihr steckt in Schuld. Und Ihr seid schuldig.“ (IV, S. 9; 
Z. 3–4, 2. Quartett), gefolgt von der Aufforderung zu tiefgreifenden Änderungen:

Ihr müßt Euch wandeln. Aber anders als die Schlangen 
und anders als die Schafe nach der Schur. 
Denn diese legen ab, was die Natur  
selbst nimmt, um wieder Gleiches zu empfangen 
(V, S. 10; 1. Quartett).

Denn bisher regierte lediglich Angst das tägliche Leben:

Furcht vor der Wahrheit. Eure Züge  
sind fahl von Heuchelei und Lüge. 

Ihr habt die Scham verraten, um in ihrem Kleide 
das Licht zu täuschen, das die Wahrheit liebt. 

Ihr ludet schreckliches Verbrechen 
auf Euch. Ihr habt den Quell getrübt 
(VIII, S. 13; Z. 2–3, 1. Quartett, Z. 1–2, 1. Terzett & Z. 2-3, 2. Terzett).

Und in Fortsetzung der Frucht-Metapher in Sonett III (s.o.) heißt es:

Denn wie Ihr seid, so werden alle Dinge. 
Sie sind Euch Maske, Spiel und Tand. 
Es ist so, nehmt Ihr sie in Eure Hand, 
als obs wie König Midas Euch erginge:

Sie werden Schein und Täuschung, Zweck und Blendung 
und böse Diener eines bösen Herrn. 

7 Vers 8, Z. 7–8.



186 Jörg Thunecke

Sie wandeln ihre Schale, ihren Kern 
und nehmen bitte Rache für die Schändung.

Denn aus den Wurzeln schon und aus dem Schafte 
des Lebensbaumes, der sich vor Euch breitet, 
steigt in die Früchte rasch das Gift.

Sie prangen lockend. Doch in ihrem Safte 
kocht Fäulnis, die Ihr andern zubereitet 
und die Euch selbst ins Leben trifft 
(IX, S. 14; ganzes Sonett).

Zudem zeichnete Ziellosigkeit die geistige Haltung der deutschen Bevölkerung 
während dieser letzten Kriegsmonate aus:

Wir wissen nicht mehr, Ja und Nein zu sagen, 
weil wir des Zieles nicht mehr sicher sind.

[…] Denn, ach, allein 
seid Ihr gelähmt bis in das Mark der Seele 
und wartet voller Inbrunst auf Befehle, 
(X, S. 15; Z. 1-2, 1. Quartett & 1. Terzett)

Denn

Wo soll ein Ziel sein, wenn die Leidenschaft 
das Steuer führt und blinde Kraft 
das Ruder […] 
(XI, S. 16; Z. 1–3, 2. Quartett).

Bezugnehmend auf derartige tiefschürfende Fragestellungungen im einleitenden-
den Teil des Venezianischen Credos offeriert der Dichter im abschließenden Teil 
dann den Versuch einer Antwort , die sich bereits im 11. Sonett andeutet: „Und 
unseres Trachtens, unseres Mutes / hoher Gebieter ist der Geist allein. / Ehe der 
Sonne Licht uns noch erschien, / war schon sein Licht. Ihm sollt Ihr diesen“ (XI, 
S. 16; Z. 3, 1. Terzett & Z. 1–3, 2. Terzett), nicht ohne jedoch vorher im mittleren 
Abschnitt des Sonetten–Zyklusses (ab Sonett XV) ein Bild der Schreckensherr-
schaft des vergangenen Jahrzehnts zu zeichnen, wobei – laut Hoffmann – „images 
from the actual political scene occur just often enough to remind the reader that 
it is the Hitler era which has not only made man’s spiritual crisis visible, but has 
radically intensified the crisis” (Hoffmann 1962, II, S. 41–42).

Er aber stand und schrieb in Feuer, 
er schrieb in Blut und schrieb in Wunden, 
er hielt nicht an, schrieb tausend Stunden, 
schrieb Jahr und Tag. Und ungeheuer



187„Dichtung kann, in geheimnisvoller Weise, tiefste Ohnmacht spüren lassen und letzte...“

wuchs das Erschrecken aller Zeugen. 
Er schrieb in Jammer, Angst und Qualen.  
Ihn rührte nicht die Furcht der fahlen 
Gesichter, die mit nacktem Schweigen

es litten ohne jeden Widerspruch. 
Er schrieb verzückt, und immer wilder 
erstanden Zeichen, Zahlen, Bilder.

Er stand und schrieb, und seine Hand 
ward müde nicht. Ihn überwand 
kein heißer Haß, kein stummer Fluch  
(XV, S. 20; ganzes Sonett).

Und das schreckliche Resultat war:

Es rann das Blut wie Wasser durch die Straßen.

Und Seufzer fielen tot von allen Mauern  
Und Tränen, so wie Regen in der Nacht.  
Er aber schrieb und prüfte seine Macht. 
Sein Blick war kalt und wußte kein Bedauern 
(XVI, S. 21; Z. 4, 1. Quartett & 2. Quartett).

wobei Hagelstanges Sonette im Venezianischen Credo zwar das totalitäre System 
verurteilen, meist jedoch ohne – wie oben bereits angedeutet – auf spezifische 
Einzelheiten einzugehen; denn „instead of saying that Nazism is evil because it 
has caused suffering of incredible proportions, the poet indicates this simply by 
showing the suffering human beings themselves […]“ (Hoffmann 1962, II. S. 43).

Denn was geschieht, ist maßlos. Und Ensetzen  
wölkt wie Gewitter über jedem Nacken.  
Es jagt der Tod mit flammenden Schabracken  
durch Tag und Nacht, und seine Hufe fetzen,

was Werk und Leben heißt, zu tausend Stücken.  
Sein Geißelhieb weiß jeden Leib zu finden. 
Sein Atem läßt die Sehenden erblinden, 
und Baum und Strauch verfällt vor seinen Blicken.

Bis in die Träume flackert sein Gelächter, 
und in die Zukunft reiht er die Gebeine, 
ein Mordbesessener und an Blut Bezechter.

Wer baut, wenn noch bei letzten Brandes Scheine  
ein Gott dem Würger in die Zügel fällt, 
aus diesem Chaos eine neue Welt?  
(XXX, S. 35; ganzes Sonett).



188 Jörg Thunecke

Es kann daher auch nicht überraschen, dass der Dichter seine Aufmerksamkeit 
wiederholt der Einstellung der deutschen Bevölkerung gegenüber dem National-
sozialismus zuwandte und seiner Leserschaft Vorwürfe nicht ersparen zu können 
glaubt, m.a.W.: „that they are alone responsible for Nazism is characteristic of the 
Credo poetry“ (Hoffmann 1962, II, S. 43), wie dies im 17. Sonett besonders gut 
Ausdruck findet:

Und dies war furchtbar, dieses stete Schweigen. 
Es war die Sprache, die Ihr nicht verstandet. 
Denn Euch, die Ihr die Fernen überwandet 
gedankenschnell, war dies nicht mehr zu eigen,
geduldig lauschen auf das Wort der Stille. 
Ihr wart schon taub vom Dröhnen der Maschinen, 
die aufgerufen, Eurem Werk zu dienen, 
Euch längst geboten, da ein schwacher Wille
sich ihrer Macht und Lockung unterwarf. 
Euch rührte nur der Chor der trunknen Münder, 
der Schrei der Menge, die des Schreis bedarf,
wie ich des Atems. Aber dieser Klang 
war nicht die Stimme des Verkünders, 
aus der ein Ruf zu neuen Ufern sprang 
(XVII, S. 22; ganzes Sonett).

Für Hagelstange – so zumindest laut Hoffmannn – 

all these failings have one thing in common: they indicate that man has so emphasized the 
externals, the momentary goals of life, that he has become dependent on the objects of the 
world around him (Hoffmann 1962, II, S. 44).

Um diesem im nationalsozialistischen Deutschland allgegenwärtigen ‚Ungeist‘ – 
wie ja bereits an anderer Stelle zitiert – entgegenzuwirken, Hagelstange „depicted 
[in Venezianisches Credo] man’s return to the lasting values and goals of the spirit as 
the only means for overcoming the crisis“ (Hoffmann 1958, S. 143) und bezog sich 
dabei insbesondere – wie ebenfalls bereits oben zitiert (Sonett XI) – auf den Schiller-
schen Begriff des ‚menschlichen Geistes‘, wie etwa in Sonett XIX, wo es u.a. heißt: 

[...] Und wir bauen

Unsterbliches und Bleibendes hienieden  
nur aus dem geisterzeugten Stoff, dem nicht  
an Dauer, nicht an Herrlichkeit gebricht.  
Von ihm ist der vergängliche geschieden

wie Ton von Marmor. […]  
(XIX, S. 24; Z. 4, 1. Quartett & 2. Quartett sowie Z.1, 1. Terzett)



189„Dichtung kann, in geheimnisvoller Weise, tiefste Ohnmacht spüren lassen und letzte...“

Und im 31. Sonett vertiefte Hagelstange diesen Gedankengang weiter:

Denn einmal wird es still sein. Und auch diese Stille  
wird Sprache sein. Oh, daß Ihr sie verständet! 
Daß sich der Geist, gemartert und geschändet, 
aufhöbe über Leid und Zeit! […]

Ach, daß wir reden ohne zu erröten  
und furchtlos treten an die Hochaltäre 

und jedem Herrn die freie Stirne böten …  
auf daß wir, Selbstvergessene und Verwaiste, 
an neuem Leben auferstehn im Geiste 
(XXXI, S. 36; 1. Quartett & Z. 2-3, 1 Terzett sowie 2. Terzett).

um dann in der allerletzten Zeile des das Venezianisches Credo abschließenden 
Sonetts erneut darauf zurückzukommen:

Der Feige weihe sich dem Untergange, 
der Narr dem Taumel und der Knecht dem Raube. 
Mir aber, unzerstörbar, brennt der Glaube  
an neuen Tag. […]

Wie soll der Ärmste ferner arm sich wähnen, 
da ihm die Lust der Götter doch geblieben: 
Ein Geist zu sinnen und ein Herz zu lieben  
(XXXV, S. 40; 2. Quartett & 2. Terzett).

Nun ist der Hinweis auf Schiller angesichts des dem Sonett-Zyklus vorangestell-
ten Zitats aus dessen Gedicht ‚Kassandra‘ – „Schrecklich ist es, deiner Wahrheit / 
sterbliches Gefäß zu sein“ – natürlich naheliegend. Allerdings halte ich die These, 
dass sich Hagelstange damit auf den 19. Brief in Schillers Abhandlung Über die 
ästhetische Erziehung des Menschen (vgl. Düsing, S. 66-71 [= Text] & S. 162 
[= Kommentar]) bezog – entstanden während der Jahre 1793/95 und zuerst in 
dessen Monatsschrift Die Horen im Jahre 1795 veröffentlicht8 – für verfehlt; und 
Hoffmanns Behauptung, dass „the discussion has turned to the conflict between 
the spirit and the passions“ (Hoffmann 1962, II, S. 47),9 scheint mir schlichtweg 

8 Vgl. dazu ‚Briefe 1–9‘, ‚Briefe 10–16‘ u. ‘Briefe 17–27’, In: Die Horen (1795), Jg. 1, 1. 
Stück, S. 7–48, 2. Stück, S. 51–94 u. 6. Stück, S. 45–124.

9 Vgl. dazu ferner Hoffmann 1962, II, S. 47–48: „This Schiller calls the ‚finite spirit‘, and the 
first part of the Credo‘s demand is that men again let it assume its proper role in their daily lives. 
But Schiller also speaks of an ‚infinite spirit‘, and in Credo Hagelstange sets for himself the equally 
important task of making his readers aware of this form. It is the higher plan which is above and 
beyond human experiences but which man, collectively and individually, must strive to imitate in 
his living. It is the creative principle behind all being.“



190 Jörg Thunecke

an den Haaren herbeigezogen. Gleichwohl hat Schiller im 9. Brief von ‚Die ästhe-
tischen Erziehung des Menschen‘, publiziert im selben Jahrgang der Horen, sehr 
wohl Hagelstanges ästhetischen und ethischen Ansatz im Venezianischen Credo 
vorweggenommen, indem er geltend machte: „Den Stoff zwar wird er [der Dich-
ter] von der Gegenwart nehmen, aber die Form von einer edleren Zeit […] ent-
lehnen“ (Die Horen (1795, I, S. 44); und es ist zudem sehr wahrscheinlich, dass 
der Autor des Credo angeregt wurde von SchillersAbhandlung ‚Die sentimentali-
schen Dichter‘ aus dem Jahre 1795, wo es heißt:

Der dichterische Geist ist unsterblich und unverlierbar in der Menschheit; er kann nicht anders 
als zugleich mit derselben und mit der Anlage zu ihr sich verlieren. Denn entfernt sich gleich 
der Mensch durch die Freiheit seiner Phantasie und seines Verstandes von der Einfalt, Wahr-
heit und Notwendigkeit der Natur, so steht ihm doch nicht nur der Pfad zu derselben immer 
offen, sondern ein mächtiger und unvertilgbarer Trieb, der moralische, treibt ihn auch unauf-
hörlich zu ihr zurück, und eben mit diesem Triebe steht das Dichtungsvermögen in der engsten 
Verwandtschaft. Dieses verliert sich also nicht auch zugleich mit der natürlichen Einfalt, son-
dern wirkt nur nach einer andern Richtung (Die Horen 1795, II, S. 1).

Dass dieser Interpretationsansatz vielversprechender ist, darauf weisen u.a. auch 
die vier letzten Verszeilen von Hagelstanges Gedicht ‚Tanz in Ketten‘ hin, das er 
1953 in dem Bändchen Zwischen Stern und Staub veröffentlichte:

Das Maß erst gib Weihe. 
So spottet aufs neue 
des Zwanges der Freie, 
der Freie im Geist  
(Hagelstange 1953, S. 19).

Das Venezianische Credo tut sich somit einerseits durch die Hinwendung zur klas-
sischen Sonettenform hervor, ein stilistischer Schritt, der auf Kontinuität in einer 
chaotischen Welt abzielt: „Diese Auffassung des Sonetts als einer historisch ver-
wurzelten Gattung bedeute […] eine Anerkennung der Tradition. Denn es ist nicht 
der Stoff, sondern die Form an sich, welche die Kontinuität der Gattung bewährt“ 
(Ziolkowski 1972, S. 162) und sich dazu aufgrund des reflektierenden bzw. deu-
tend–verheissenden Tones (vgl. Kayser 1960, S.  61) – Hagelstange spricht in 
diesem Zusammenhang von ‚Gedankenlyrik‘ (Hagelstange 1960, S. 55) – beson-
ders gut eignete. Andererseits zeichnete sich dieser Sonetten–Zyklus durch seine 
Kampfansage an das nationalsozialistische Regime aus, dessen moralischer Bank-
rotterklärung10 Hagelstange unter Bezug auf Friedrich Schillers Idee des Geistes 
in ‚Die sentimentalischen Dichter‘ entgegenzusteuern sucht. Bei beiden Kampf-
mitteln – ästhetischer Konstanz und ethischer Dissonanz – bewies der Dichter 
eine glückliche Hand, die Hoffmanns Einschätzung rechtfertigt, dass es sich beim 

10 Hoffmann (1958, S. 143) spricht von „moral bankruptcy“.



191„Dichtung kann, in geheimnisvoller Weise, tiefste Ohnmacht spüren lassen und letzte...“

Venezianischen Credo um „the artistic highpoint of the material produced at this 
time” (Hoffmann 1962, II, S. 39) handele; und man kann auch Ziolkowskis dies-
bzgl. Resümee uneingeschränkt zupflichten:

Wenn wir aber in unserer Wertung zwischen ästhetischen und ethischen Kriterien differenzie-
ren, so können wir Texte, die nach strengen künstlerischen Maßstäben keineswegs einwandfrei 
sind, trotzdem als menschliche Dokumente schätzen. Denn es ist letzten Endes nicht so sehr 
die ästhetische Form an sich als die ethische Idee der Form, die diese Generation veranlaßte, 
das Sonett zu pflegen.11

Wie im einführenden Motto Friedrich von Schlegels angedeutet, ist es Hangel-
stange im Venezianischen Credo auf geradezu geniale Weise gelungen, Form in 
Inhalt umzusetzen (vgl. Ziolkowski 1972, S.  171)12, was Harald von Koenigs-
walde in seinem ‚Vorwort‘ zu Reinhold Schneiders Die Sonette von Leben und 
Zeit, dem Glauben und der Geschichte (1954) auf folgenden Nenner brachte:

Es war eine Zeit des verborgenen Wortes, aber das Wort wurde groß und fordernd und voll 
wunderbarer Verheißung. Vielleicht hat das Wort eines Dichters nie solche hohe Aufgabe 
gehabt wie in jener Zeit, da die Worte der Mächtigen auf der Straße zerschlissen zu Lumpen, 
denen niemand mehr einen Wert beimessen mochte (Koenigswalde 1954, S. 17).

LITERATURVERZEICHNIS

Andrews R.C. (1961), ‚Two German War Poets‘. In: German Life & Letters Vol. IV, no. 2, S. 115–22.
Becher J.R. (1956, I), ‚Über das Sonett‘ (= Nr. 196), In: ders.: Sonett-Werk 1913–1955, Berlin, 

S. 251.
Becher J.R. (1956, II), ‚Philosophie des Sonetts oder Kleine Sonettlehre‘. In: Sinn und Form Vol. 

VIII, 3, S. 329–351.
Düsing W. (1981): Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe 

von Briefen – Text, Materialien, Kommentar, München.
Fechner J.–U. (1969), ‚Zur Geschichte des deutschen Sonetts‘. In: ders. (Hrsg.), Das deutsche 

Sonett: Dichtung – Gattung – Dokumente. München, S. 19–35.
Fuller J. (1972), The Sonnet, London.
Hagelstange R. (1953), ‚Tanz in Ketten‘. In: ders., Zwischen Stern und Staub – Gedichte, Wiesba-

den, S. 18–19.
Hagelstange R. (1954); 11945), Venezianisches Credo, Wiesbaden.
Hagelstange R. (1955, I), ‚Die Form als erste Entscheidung‘. In: Hans Bender (Hrsg.), Mein Gedicht 

ist mein Messer. Lyriker zu ihren Gedichten. Heidelberg, S. 35–41.
Hagelstange R. (1955, II), ‚Die geistigen Grundlagen der Dichtung‘. In: ders., Es steht in unserer 

Macht – Gedachtes und Erlebtes, München, S. 14–22.

11 Abwegig hingegen scheint die Einschätzung von R. C. Andrews (1961, S. 118) – obwohl le-
diglich bezogen auf Strom der Zeit (1948) – „Hagelstange’s poetry might [...] be defined as idealism 
in search of form“.

12 Vgl. dazu Hoffmann (1962, II, S. 46): „To put it in slightly different terms, form was literally 
to become content in the Credo […]“.



192 Jörg Thunecke

Hagelstange R. (1955, III), ‚Ein Blick zurück‘. In: ders., Es steht in unserer Macht – Gedachtes und 
Erlebtes. München, S. 212–231.

Hagelstange R. (1960), ‚Schiller und die Deutschen‘, In: ders., Huldigungen. Wiesbaden, S. 49–72.
Hoffmann Ch.W. (1958), ‚Rudolf Hagelstange’s Saga of Dust and Light: Ballade vom verschütteten 

Leben‘, In: Germanic Review Vol. XXXIII, no. 3, S. 143–154.
Hoffmann, Ch.W. (1962, I), ‚Introduction‘. In: ders., Opposition Poetry in Nazi Germany. Berkeley/

Los Angeles, S. 1–16.
Hoffmann Ch.W. (1962, II), ‚Rudolf Hagelstange‘. In: ders., Opposition Poetry in Nazi Germany. 

Berkeley/Los Angeles, S. 39–55.
Kayser W. (1960), Geschichte des deutschen Verses, Tübingen.
Koenigswalde H. von (1954), ‚Vorwort‘ zu Reinhold Schneider: Die Sonette von Leben und Zeit, 

dem Glauben und der Geschichte. Köln/Olten, S. 9–19.
Schiller F. (1795, I)‚ ‚Neunter Brief‘, In: Die Horen (Tübingen), 1. Jg., 1. Stück, S. 43–48 (Reprint 

Edition, Weimar: 2008). 
Schiller F. (1795, II), ‚Die sentimentalischen Dichter‘. In: Die Horen (Tübingen), 1. Jg., 12. Stück, 

S. 1–55 (Reprint Edition, Weimar: 2008).
Schlegel F. von (1846; 11822f.), Sämmtliche Werke Bd. 1: Geschichte der alten und neuen Literatur. 

Vorlesungen, gehalten zu Wien im Jahre 1812, Wien.
Schlütter H.G. (1979), Das Sonett, Stuttgart.
Ziolkowski T. (1972), ‚Form als Protest. Das Sonett in der Literatur des Exils und der Inneren 

Emigration‘. In: Reinhold Grimm/Jost Hermand (Hrsg.), Exil und Innere Emigration – Third 
Wisconson Workshop, Frankfurt/M., S. 153–72.

Jörg Thunecke

“POETRY, IN A MYSTERIOUS WAY, CAN SIMULTANEOUSLY IMPART DEEPEST 
IMPOTENCE AND ULTIMATE POWER”. RUDOLF HAGELSTANGE‘S CYCLE OF 

SONNETS VENEZIANISCHES CREDO (1945)
(Summary)

The origin of Rudolf Hagelstange’s (1912–1984) cycle of sonnets Venezianisches Credo was Venice, 
while he was temporarily stationed in northern Italy in 1944 as a soldier. Twenty-four sonnets were 
written in the lagoon city, four more in Breganze, the remainder in Verona, where a limited edition 
was published in spring 1945, after some of the sonnets had already been distributed in military 
circles over some months. This contribution attempts on the one hand to analyze Hagelstange’s 
choice of the sonnet–form – a classical type of lyric poetry, guaranteeing tradition and continuity 
–, claiming that at that time sonnets had become a fashionable form of oppositional poetry; on the 
other hand, the content of the three dozen sonnets will be analyzed, in which, over long stretches 
discordance prevails. For the author initially presents a damning indictment of the criminal activities 
of the NS-regime, until he eventually proclaims – with reference to Schiller – that the contemporary 
spiritual and moral crisis can yet be overcome by an ‚other Germany‘. In the final analysis, Hagel-
stange brilliantly succeeded – by means of an interaction of continuity and dissonance – to merge 
aesthetic and ethical aspects and thereby managed to create one of the most outstanding lyrical 
documents near the end of World War II. 

Key words: The Third Reich, Sonnet Form, Rudolf Hagelstange, Inner Emigration.


