ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS
FOLIA GERMANICA 10, 2014

https://doi.org/10.18778/1427-9665.10.02

SPRACHWISSENSCHAFT

Roman Sadzinski®

INTERTEXTUELLE RELEVANZ BEI FRANZ KAFKA'

Es werden nur scheinbar nach wie vor dieselben Worter und Begriffe in der
sprachlichen Kommunikation gebraucht bzw. dieselben Topoi in der schongeis-
tigen Literatur fortgesetzt. Im Grunde genommen sind es — im Zeitraffer gesehen
— gleichsam Kippfiguren, die den jeweiligen Perspektivenwechsel widerspiegeln
und neue Erkenntnisse anbahnen. Die sprachliche und literarische Sinngebung ist
im stindigen Werdegang (in statu nascendi) begriffen, wo — mit Goethe zu spre-
chen — Dichtung und Wahrheit einen Staffellauf bestreiten.

Jacques Derrida (1972) brachte mit dem franzosischen Kunstwort différance
(auf der Folie von différence) das Problem der stindig anwachsenden Denotation
bzw. Konnotation sprachlicher Zeichen in den sprach- und literaturwissenschaftli-
chen Diskurs. Als veranschaulichender Kommentar hierfiir kann etwa die Wortni-
sche mit dem Préfix un- herangezogen werden: Da Untiefe laut Worterbuch der dt.
Gemeinsprache kontextbedingt zwei separate Lesarten (,= tief*) beinhaltet, diirfte
von daher ggf. auch eine analoge (etwa dichterisch auszuwertende) Zweideutig-
keit von Unsinn (,= sinnvoll‘) freigegeben sein. Die Ko(n)textgebundenheit und
die Intertextualitét sind zwei Seiten ein und desselben Phdnomens.

Texte sind zumindest in zweifacher Weise transzendent. Einmal liegt es an
der Sprache — der Bausubstanz des Textes — selbst, die sich Coseriu (1974) zufol-
ge in der Diachronie konstituiere, um in der Synchronie zu funktionieren, indem
sie — mit Karl Jaspers (vgl. Kohlross 2004, S. 74) zu sprechen — die lingst ver-
gangene Realitét in Form der dazumal etablierten sprachlichen Zeichen und deren
Bedeutungen in die aus jener Perspektive ungeahnte Zukunft, darunter auch in
unsere Gegenwart, ,transzendiert’. Zum anderen stehen die bereits existierenden
Texte in einer engen kommunizierenden Wechselbeziehung zueinander. Die bei-
den Faktoren haben zur Folge, dass gleichsam Hypertexte entstehen, die Zeit und

* Prof. Dr. Roman Sadzinski, Universitit £.6dz, Philologische Fakultit, Lehrstuhl fiir Deutsche
und Angewandte Sprachwissenschaft, 90-236 £6dz, Pomorska 171/173.

! Eine erweiterte Fassung des Aufsatzes Intertextuelle Présenz bei Franz Kafka abgedruckt in
Speculum Linguisticum, 1 (2014), S. 89—102.


https://doi.org/10.18778/1427-9665.10.02

10 Roman Sadzinski

Raum iiberwinden. Es gibt aber auch noch eine dritte Dimension: Es sind dies
jeweils der Autor und der Empfanger des Textes, fiir die er (der Text) ein Zeit- und
Raumvehikel ist, mit dem sie — so Kurz (1975, S. 279) — ,,au3er sich* gelangen
konnen, denn nur dann bestehe das Verlangen, ,,zu sich finden* zu wollen und
seine alte Maske (gr.-lat. persona) abzuwerfen.

In den 1960er Jahren wurden zwei neue Forschungsparadigmen? etabliert, die
neuartige Fragestellungen in die sprachwissenschaftliche Diskussion gebracht ha-
ben, ndmlich die Sprechakttheorie und die Intertextualitit.’ Die Letztere hangt nicht
zuletzt mit der Wiederentdeckung des theoretischen Gedankenguts Michail Bach-
tins in den USA und in Westeuropa zusammen. Die vor kurzem in Polen erschiene-
ne zweibdndige Anthologie von und um Bachtin (Ulicka 2009) war mit ein Ansporn
zu nachstehenden Uberlegungen auf der Folie Franz Kafkas, der Dostojewski* an
,Dialogizitdt” — Intertextualitit avant la lettre® — auf Anhieb nachstehen mag.

Eine bereits klassische Auffassung intertextueller Wahlverwandtschaften
setzt sie als unabdingbares Merkmal aller Texte an: ,,Jeder Text baut sich als Mo-
saik von Zitaten auf, jeder Text ist Absorption und Transformation eines anderen
Textes. An die Stelle des Begriffs der Intersubjektivitdt tritt der Begriff der In-
tertextualitdt, und die poetische Sprache lésst sich zumindest als eine doppelte
lesen (Kristeva 1972, S. 347). Fest steht zundchst, dass alle Vertextungen — sei
es Essay, Mérchen, Novelle oder Roman — jeweils Gattungszuweisungen gemein-
sam haben und damit untereinander eine Vernetzung herstellen. Ansonsten muss
die angesetzte intertextuelle Evidenz halt nicht ohne weiteres augenfillig sein.
Von wissenschaftlichen Arbeiten einmal abgesehen, die — soweit sie sich kein
Plagiat zuschulden kommen lassen wollen — abgerufene Stellen penibel doku-
mentieren, trifft auf die schongeistige Literatur eher der althergebrachte Grund-
satz zu: Ars est celare artem. Hier sind somit eher Andeutungen und Anspielun-
gen gefragt, die von Rezipienten durch Perzeption und Apperzeption aufgedeckt
sein wollen. Deshalb erfahren die Meisterwerke meist auch mehrere Translati-
onsversuche, die fiir sich in Anspruch nehmen, jeweils neuen Lesarten auf die
Spur zu kommen. An einer anderen Stelle wurde in diesem Zusammenhang auf

2 Der Begriff ,,Forschungsparadigma“ wurde in Kuhn (1962) in die wissenschaftliche Diskus-
sion gebracht.

3 Abwechselnd wird auch der Begriff ,, Transtextualitdt® gebraucht, der 1982 von Gérard Ge-
nette (dt.: Genette 1993) geprigt wurde. Rezente polnische Beitrdge zur Intertextualitét sind u.a. im
Sammelband Mazur (2010) enthalten, darunter Grundlegendes in Gajda (2010). Einen Uberblick
{iber den Beitrag deutscher Linguisten bietet hierzu Zmudzki (2010).

* Fjodor Dostojewski stand neben Frangois Rabelais im Vordergrund Bachtins Nachforschun-
gen (vgl. Kristeva 2009, S. 565).

5 In Griibel (2011) wird eine Rekonstruktion der ,Reise® Bachtins Dialogizitit aus Russland
nach Westeuropa und Nordamerika und deren Riickkehr unter dem Stichwort ,,Intertextualitdt® vor-
genommen: ,,Am Beispiel der Dialogizitit tritt [...] deutlich zutage, wie das russische Ausgangs-
konzept bei einer Ubertragung in die westeuropiische Kultur einem tiefgreifenden Wandel unterzo-
gen wurde® — gleichsam einer ,,produktiven Fehldeutung durch Paul de Man* (S. 192).



Intertextuelle Relevanz bei Franz Kafka 11

Zwischen-den-Zeilen-Lesen hingewiesen und die Translation in Anlehnung an
Martin Heidegger als ein wichtiger, wenn auch meist unterschétzter, intertextu-
eller Faktor hingestellt (Sadzinski 2007, passim), der — iiber die Uberwindung
sprachlicher Barrieren hinweg — von interlingualen und interkulturellen Erfahrun-
gen her hermeneutisch auf die ErschlieBung verborgener Sinnzusammenhénge
hinauslauft:®

Durch die Ubersetzung findet sich die Arbeit des Denkens in den Geist einer anderen Spra-
che tibertragen und erfahrt so eine unvermeidliche Transformation. Aber diese Transformation
kann fruchtbar werden, denn sie ldsst die fundamentale Fragestellung in einem anderen Licht
erscheinen; sie bietet so den Anlass dafiir, selbst klarer zu sehen und deren Grenzen genauer zu
erkennen. Deshalb besteht die Ubersetzung nicht bloB darin, die Kommunikation mit der Welt
einer anderen Sprache zu erleichtern, sondern sie ist an sich eine ErschlieBung der gemeinsam
gestellten Frage. Sie dient dem gegenseitigen Verstéindnis in einem hoheren Sinn. Und jeder
Schritt auf diesem Weg ist ein Segen fiir die Vélker (Martin Heidegger, zit. nach Zychlinski
20006, S. 106).

Das Schaffen groBer Schriftsteller wie Kafka ist somit eine hermeneuti-
sche Herausforderung nicht nur fiir die jeweiligen muttersprachlichen Forscher.
Unnahbar und einsam, wie er war, flihrte Kafka einen inwendigen Dialog mit
der Kultur. Er riittelte oft an deren Fundamenten, sodass meist keine konkreten
Anhaltspunkte genannt werden. Manchmal wird allerdings explizit auf altherge-
brachte Uberlieferungen — etwa die Bibel oder die Mythologie — oder auf literari-
sche Zeugnisse (wie Don Quijote) kontrapunktartig Bezug genommen. So erfahrt
bei ihm bspw. die Vertreibung aus dem Paradies verschiedene Uminterpretatio-
nen.” Einmal heift es:

Warum klagen wir wegen des Siindenfalls? Nicht seinetwegen sind wir aus dem Paradies ver-
trieben worden, sondern wegen des Baumes des Lebens, damit wir nicht von ihm essen (Kafka
1970).8

Abwechselnd hingt damit eine andere — komplementire — Auslegung zusam-
men:

Wir sind nicht nur deshalb siindig, weil wir vom Baum der Erkenntnis gegessen haben, son-
dern auch deshalb, weil wir vom Baum des Lebens noch nicht gegessen haben. Siindig ist der
Stand, in dem wir uns befinden, unabhéngig von Schuld (Kafka 1970).

¢ Ein Ad-hoc-Behelfsbeispiel hierfiir konnte etwa das Gedicht Das Perlhuhn aus Christian
Morgensterns Galgenliedern (1905) zur Stelle sein: ,,Das Perlhuhn zdhlt: eins, zweli, drei, vier. /
Was zihlt es wohl, das gute Tier [...]? / Es zdhlt, von Wissensdrang gejiickt / [...] die Anzahl seiner
Perlen (Morgenstern 1990, S. 151). Wie das Perlhuhn auf diesen Gedanken kommt, ist zunéchst
ritselhaft. Eine Abhilfe kann etwa die polnische Ubersetzung bieten, wo perliczka ,Perlhuhn® volks-
etymologisch als ,Perlenzéhlerin® gedeutet wird.

7 Vgl. hierzu etwa Rohde (2002) und Kwon (2006).

8 Zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/166/1 (12.10.2014).



12 Roman Sadzinski

Kafka stellt auch die folgende Alternative in Aussicht:

Wir wurden geschaffen, um im Paradies zu leben, das Paradies war bestimmt, uns zu dienen.
Unsere Bestimmung ist geéndert worden; dall dies auch mit der Bestimmung des Paradieses
geschehen wire, wird nicht gesagt (Kafka 1970).

Gleichsam als eine Art Vorgriff auf Husserls Epoché — phdnomenologische
Reduktion — verzichtet Kafka letztendlich auf tradierte oder vorgefasste Gedan-
kenspiele zugunsten anspruchsvoller und menschenwiirdiger Handlungs- und
Verhaltensmuster ,,jenseits der Erkenntnis des Guten und Bosen®, um erst dann
,,die Erkenntnis zum Ziel zu machen®:

Seit dem Siindenfall sind wir in der Fahigkeit zur Erkenntnis des Guten und Bdsen im We-
sentlichen gleich; trotzdem suchen wir gerade hier unsere besonderen Vorziige. Aber erst
jenseits dieser Erkenntnis beginnen die wahren Verschiedenheiten. Der gegenteilige Schein
wird durch folgendes hervorgerufen: Niemand kann sich mit der Erkenntnis allein begnii-
gen, sondern muB sich bestreben, ihr gemdf zu handeln. Dazu aber ist ihm die Kraft nicht
mitgegeben, er muf} daher sich zerstoren, selbst auf die Gefahr hin, sogar dadurch die not-
wendige Kraft nicht zu erhalten, aber es bleibt ihm nichts anderes iibrig, als dieser letzte
Versuch. (Das ist auch der Sinn der Todesdrohung beim Verbot des Essens vom Baume der
Erkenntnis; vielleicht ist das auch der urspriingliche Sinn des natiirlichen Todes.) Vor diesem
Versuch nun fiirchtet er sich; lieber will er die Erkenntnis des Guten und Bosen riickgidngig
machen (die Bezeichnung »Siindenfall« geht auf diese Angst zuriick); aber das Geschehene
kann nicht riickgingig gemacht, sondern nur getriibt werden. Zu diesem Zweck entstehen
die Motivationen. Die ganze Welt ist ihrer voll, ja die ganze sichtbare Welt ist vielleicht
nichts anderes als eine Motivation des einen Augenblick lang ruhenwollenden Menschen.
Ein Versuch, die Tatsache der Erkenntnis zu félschen, die Erkenntnis erst zum Ziel zu ma-
chen (Kafka 1970).

Kafka ist skeptisch, ob die Erkenntnis der immanenten Wahrheit tiberhaupt
moglich sei: ,,Wahrheit ist unteilbar, kann sich also selbst nicht erkennen; wer sie
erkennen will, muB} Liige sein“ (Kaftka 1970). Auch die Sprache, die unmittelbare
Wirklichkeit des Denkens, sei iiberfordert, zur Wahrheit vorzudringen:

Die Sprache kann fiir alles au3erhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise, aber niemals
auch nur anndhernd vergleichsweise gebraucht werden, da sie, entsprechend der sinnlichen
Welt, nur vom Besitz und seinen Beziechungen handelt (Kafka 1970).

Wir klammern uns oft an Worte, aber diese seien keine Verheilung, sondern
cher eine zu erfilllende Aufgabe:

[Das Gedicht von Frug] heifit ,,Sand und Sterne*. Es ist eine bittere Auslegung einer biblischen
Verheiflung. Es heifit, wir werden sein wie der Sand am Meer und die Sterne am Himmel.
Nun, getreten wie der Sand sind wir schon, wann wird das mit den Sternen wahr werden?
(Kafka, 1987).

? Zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/166/2 (12.10.2014).



Intertextuelle Relevanz bei Franz Kafka 13

Hinzu kommt, dass es oft Worte des ,Rufers in der Wiiste® sind:

Der von diesem Anblick iiber sich hinaus erregte Dichter spricht {iber diese Stralenszenen
hinweg zum Judentum und zur Menschheit. Man hat den Eindruck, da8 die Auswanderer-
gruppe stockt, wihrend der Dichter spricht, trotzdem sie fern ist und ihn nicht horen kann
(Kafka, 1987).

Die Dinge liegen meist anders, als wir vermeinen. So greift Kafka Odysseus’
Begegnung mit den Sirenen als Topos wieder auf, wo sich dieser zu Unrecht riih-
me, sie iiberlistet zu haben. Weit gefehlt! — wiirde Katka sagen. Die travestierende
Neufassung Das Schweigen der Sirenen beginnt mit den Worten: ,,Beweis dessen,
daB auch unzulédngliche, ja kindische Mittel zur Rettung dienen konnen.* Aber der
Schein triigt — ambo meliores:

Um sich vor den Sirenen zu bewahren, stopfte sich Odysseus Wachs in die Ohren und
lieB sich am Mast festschmieden. Ahnliches hitten natiirlich seit jeher alle Reisenden tun
konnen, auBer denen, welche die Sirenen schon aus der Ferne verlockten, aber es war
in der ganzen Welt bekannt, dafl dies unmdglich helfen konnte. Der Sang der Sirenen
durchdrang alles, und die Leidenschaft der Verfiihrten hétte mehr als Ketten und Mast
gesprengt. Daran aber dachte Odysseus nicht, obwohl er davon vielleicht gehort hatte. Er
vertraute vollstdndig der Handvoll Wachs und dem Gebinde Ketten und in unschuldiger
Freude tiber seine Mittelchen fuhr er den Sirenen entgegen. Nun haben aber die Sirenen
eine noch schrecklichere Waffe als den Gesang, namlich ihr Schweigen. Es ist zwar nicht
geschehen, aber vielleicht denkbar, dafl sich jemand vor ihrem Gesang gerettet hitte,
vor ithrem Schweigen gewifl nicht. Dem Gefiihl, aus eigener Kraft sie besiegt zu haben,
der daraus folgenden alles fortreiBenden Uberhebung kann nichts Irdisches widerstehen.
Und tatséchlich sangen, als Odysseus kam, die gewaltigen Séngerinnen nicht, sei es, daf3
sie glaubten, diesem Gegner kdnne nur noch das Schweigen beikommen, sei es, dal der
Anblick der Gliickseligkeit im Gesicht des Odysseus, der an nichts anderes als an Wachs
und Ketten dachte, sie allen Gesang vergessen lie. Odysseus aber, um es so auszudrii-
cken, horte ihr Schweigen nicht, er glaubte, sie séngen, und nur er sei behiitet, es zu ho-
ren. Fliichtig sah er zuerst die Wendungen ihrer Hélse, das tiefe Atmen, die trdnenvollen
Augen, den halb gedffneten Mund, glaubte aber, dies gehdre zu den Arien, die ungehdrt
um ihn verklangen. Bald aber glitt alles an seinen in die Ferne gerichteten Blicken ab, die
Sirenen verschwanden formlich vor seiner Entschlossenheit, und gerade als er ihnen am
ndchsten war, wulite er nichts mehr von ihnen. Sie aber schoner als jemals streckten und
drehten sich, lieen das schaurige Haar offen im Winde wehen und spannten die Krallen
frei auf den Felsen. Sie wollten nicht mehr verfithren, nur noch den Abglanz vom grof3en
Augenpaar des Odysseus wollten sie so lange als moglich erhaschen. Hitten die Sirenen
BewulBtsein, sie wiaren damals vernichtet worden. So aber blieben sie, nur Odysseus ist
ihnen entgangen. Es wird iibrigens noch ein Anhang hierzu tberliefert. Odysseus, sagt
man, war so listenreich, war ein solcher Fuchs, daf} selbst die Schicksalsgottin nicht in
sein Innerstes dringen konnte. Vielleicht hat er, obwohl das mit Menschenverstand nicht
mehr zu begreifen ist, wirklich gemerkt, daf} die Sirenen schwiegen, und hat ihnen und
den Goéttern den obigen Scheinvorgang nur gewissermallen als Schild entgegengehalten
(zit. nach Wagner 2006, S. 14).1°

19 Auch unter http://gutenberg.spiegel.de/buch/161/15 abrufbar (12.10.2014).



14 Roman Sadzinski

Bei Kafka verstummt der Sirenengesang restlos, sosehr ihn der Mensch auch
zu wihnen glaubt, aber im Grunde hat er nur den i-Punkt auf diese Erkenntnis
gesetzt, denn in der deutschen Literatur verstummte der Sirenengesang nachgera-
de ohnehin. Auch in Heines Loreley (1823) ist der Dichter dessen Wirkungskraft
nicht mehr sicher — er will es nur noch glauben: ,,Ich glaube, die Wellen verschlin-
gen / Am Ende Schiffer und Kahn.“ In Zeiten des Nihilismus ist der Gesang — und
die Kunst schlechthin — halt nicht mehr gefragt. In Goethes Ballade Der Fischer
triumphiert zwar die Sirene, aber dies liegt nicht mehr an ihrem Gesang. Dieser
ist ndmlich nur in der zweiten Strophe dominant: ,,Sie sang zu ihm, sie sprach zu
ihm.* Dort bleibt aber die Wirkung aus. Dies geschieht erst in der vierten Strophe,
wo die Sprache dominant wird: ,,Sie sprach zu ihm, sie sang zu ihm.“ Diese In-
version kann bei Goethe unmoglich belanglos gewesen sein — sie ist offenbar als
Indiz fiir ein seitenverkehrtes Spiegelbild seiner (des Fischers) selbst zu interpre-
tieren. Der Fischer erkennt sich nicht wieder und sinkt vermeintlich in jemandes
anmutige Arme, indem er in der Tat zu sich selbst finden wollte: ,,Da war’s um ihn
geschehen. / Halb zog sie ihn, halb sank er hin. / Und ward nicht mehr gesehen.*
Die Selbsterkenntnis kann Opfer fordern. Nicht von ungefdhr hat eine Inschrift
iiber dem Apollontempel in Delphi ermahnt: , 'v@yo1 ceavtdv (Gnothi seauton) —
Erkenne dich selbst!*

Auch die auf Miguel de Cervantes zuriickgehende Geschichte von Don Qui-
jote und seinem Knappen Sancho Panza sei nicht unerschiitterlich und kénne eine
neue — quiproquoartige — Uminterpretation erfahren, die Kafka als Die Wahrheit
tiber Sancho Pansa" hinstellt:

Sancho Pansa, der sich iibrigens dessen nie geriihmt hat, gelang es im Laufe der Jahre, durch
Beistellung einer Menge Ritter- und Rauberromane in den Abend- und Nachtstunden seinen
Teufel, dem er spéter den Namen Don Quixote gab, derart von sich abzulenken, daf dieser
dann haltlos die verriicktesten Taten auffiihrte, die aber mangels eines vorbestimmten Gegen-
standes, der eben Sancho Pansa hétte sein sollen, niemandem schadeten. Sancho Pansa, ein
freier Mann, folgte gleichmiitig, vielleicht aus einem gewissen Verantwortlichkeitsgefiihl, dem
Don Quixote auf seinen Ziigen und hatte davon eine grofe und niitzliche Unterhaltung bis an
sein Ende (Kafka 1993).!2

In allen angefiihrten Fillen geht es im Grunde genommen um einen kontes-
tierenden Diskurs mit dem vorgefundenen — zum Teil ,,fossilen* — Kulturgut und
dessen Verinnerlichung. Man kann nicht umhin, mit der Aulenwelt zu kommu-
nizieren oder gar zu streiten. Als Herausforderung oder Diskursstrategie kann es
sich mitunter erweisen, sich verstellen zu wollen und mithin ggf. auch nicht ganz
zu seinen Worten stehen zu miissen — und zwar um sein eigenes Selbst zu finden
und zu bewahren: ,,Nur wer auller sich war, kann zu sich finden” (Kurz 1975,
S. 279). Darauf beruhte denn auch die sokratische Ironie, sich klein zu machen

" Der Titel selbst kommt von Kafkas Nachlassverwalter Max Brod.
12 Zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/161/18 (12.10.2014).



Intertextuelle Relevanz bei Franz Kafka 15

bzw. dumm zu stellen (vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Ironie). Hier liegt eben-
falls die Spannung zwischen dem Dichter und dem Leser. Darauf verweist Kafka
im nachstehenden Kommentar:

Erwarten Sie von der Erkldrung der Dichtungen keine Hilfe. [...] Sie werden im besten Fall die
Erklarung verstehen und merken, daf} etwas Schwieriges kommen wird. Das wird alles sein.
[...] mit solchen Erkldrungen [ist] nichts getan. Eingeniht in diese Erkldrungen werden Sie
dann bei dem Vortrage das suchen, was Sie schon wissen, und das, was wirklich da sein wird,
werden Sie nicht sehen (Kafka 1983b).!3

Auf dem Weg zur Wahrheit ist es der Weg allein — das 7ao — auf den es an-
kommt. Darauf spielt Kafka in der Glosse Von den Gleichnissen an, aus der darauf
zu schlieBen ist, dass wir uns immer wieder ununterbrochen weitere und anspruchs-
vollere Ziele — iiber die bereits erreichten hinaus — zu setzen haben, um erst dadurch
den vagen Worten der Weisen einen Sinn zu verleihen und gerecht zu werden:

Viele beklagen sich, daB3 die Worte der Weisen immer wieder nur Gleichnisse seien, aber un-
verwendbar im téglichen Leben, und nur dieses allein haben wir. Wenn der Weise sagt: ,,Gehe
hiniiber”, so meint er nicht, dal man auf die andere Seite hiniibergehen solle, was man immer-
hin noch leisten kdnnte, wenn das Ergebnis des Weges wert wire, sondern er meint irgendein
sagenhaftes Driiben, etwas, das wir nicht kennen, das auch von ihm nicht néher zu bezeichnen
ist und das uns also hier gar nichts helfen kann. Alle diese Gleichnisse wollen eigentlich nur
sagen, dafl das Unfallbare unfafibar ist, und das haben wir gewuflt. Aber das, womit wir uns
jeden Tag abmiihen, sind andere Dinge.

Darauf sagte einer: ,,Warum wehrt ihr euch? Wiirdet ihr den Gleichnissen folgen, dann wiret
ihr selbst Gleichnisse geworden und damit schon der tdglichen Miihe frei.*

Ein anderer sagte: ,,Ich wette, daf auch das ein Gleichnis ist.

Der erste sagte: ,,Du hast gewonnen.*

Der zweite sagte: ,,Aber leider nur im Gleichnis.*

Der erste sagte: ,,Nein, in Wirklichkeit; im Gleichnis hast du verloren.“!

Wie vorhin gezeigt, hat Kafka in seinen Kurzgeschichten, Glossen und Mi-
niaturen explizit intersubjektive und intertextuelle Affinitidten mit gebotener Dis-
tanz an den Tag gelegt. Eine Wende — nicht unbedingt im chronologischen Sinne
— erfolgt in der 1913 verdffentlichen Erzahlung Das Urteil. Hier hélt die Einsam-
keit ihren Einzug, wo der Mensch nur auf sich selbst angewiesen bleibt und sich
gar nicht erst dagegen auflehnt. Georg [Bendemann] lésst sich nach dem Urteil
des Vaters (,,Ich verurteile dich jetzt zum Tode des Ertrinkens!) in den Fluss hi-
nabfallen — mitten in der Menschenmenge: ,,In diesem Augenblick ging liber die
Briicke ein geradezu unendlicher Verkehr.“!* Diese Einsamkeit kommt erst recht
in seinen Romanen krass zum Vorschein:

13 F. Kafka, Rede iiber die jiddische Sprache, zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/161/15
abrufbar (12.10.2014).

14 Zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/167/11 abrufbar (12.10.2014).

15 Zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/161/6 (12.10.2014).



16 Roman Sadzinski

Max Brod hat denn auch in seinem Nachwort zu Amerika die drei grolen Romane (Der Pro-
zef3, Das Schlof3 und Amerika) als ,,Trilogie der Einsamkeit” bezeichnet. Diese Einsamkeit
artikuliert sich unter anderem in einer weitgehend gestorten oder nicht mehr moglichen zwi-
schenmenschlichen Kommunikation: In Roman und Erzéhlung dominieren ausweichende
Antworten, offenbleibende Mifverstdndnisse und unbeantwortete Fragen, was innerhalb der
Figuren ein seltsam zerrissenes Beziehungsgefecht entstehen 146t, das sprachlich nicht ,heil-
bar® ist. Mit der fehlenden Kommunikation in Einklang steht die tiefe Rétselhaftigkeit der
geschilderten Situationen und der Handlungen, die diese Situationen hervorrufen und weiter-
fiihren. Vor allem fiir diesen ritselhaften Kosmos, der unserer gewohnten Logik befremdlich
erscheint, hat man das Adjektiv kafkaesk gepriagt. Katkaesk ist beispielsweise die Situation
in der Erzéhlung Eine kaiserliche Botschaft, in der eine hochwichtige Nachricht mit grolem
Aufwand durch das Reich transportiert wird, ohne jemals ihren Empfénger zu erreichen. Oder
aber diejenige des Wartenden, dem die Tiirhiiter lebenslang den Eintritt verwehren, um nach
seinem Tod ,seinen‘ Eingang zu vermauern. In derartigen Erzahlungen waltet tiefe Ironie der
tragischen Art (Miiller 1995, S. 84).

Die Helden Kafkas Romane sind im Grunde Porteparole seiner selbst. Somit
handelt es sich sinngemif} um eine Art inneren Monolog des Autors:

Man kann [...] in der Benennung einiger Figuren von Kafkas Romanen und Novellen Ziige der
ironischen Parabase erkennen: Die Helden im Prozef3 und im Schloffroman heiflen K und ver-
weisen somit unausweichlich auf den Autor zuriick. Auch sind erwiesenermaflen viele autobio-
graphische Erfahrungen und Begegnungen in Erzdhltexte eingeflossen (Miiller 1995, S. 85).

Dieser ,innere Monolog® manifestiert sich auch durch eine vorgetiuschte
,Fragmentarisierung® des Textes: ,,Der Prozeffroman wurde beispielsweise vom
Autor als ,unvollendet® betrachtet, obwohl er kaum von seinen Lesern so empfun-
den wird“ (Miiller 1995, S. 85). Als Nachtrag darf man hinzufiigen, dass der Leser
seiner Romane sowieso nicht auf den Ausgang der ohnehin statischen Handlung
gespannt ist, sondern vielmehr die seelische und existentielle Haltlosigkeit des
Helden verfolgt.

Beim ndheren Hinsehen wird man indes gewahr, dass auch hier ein ,,subkuta-
ner* Dialog vor sich geht. Gesetz und Logik sind die zwei gleichsam personifizier-
ten Protagonisten des ,,Monodialogs®. Es wird sich herausstellen, dass die beiden
Fixpunkte keine wahre Berufungsinstanz darstellen und keine Zuflucht anbieten,
sondern zum entfremdeten Selbstzweck geworden sind.

Im Artikel 7 der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte von 1948 heif3t
es: ,,Alle Menschen sind vor dem Gesetz gleich und haben ohne Unterschied An-
spruch auf gleichen Schutz durch das Gesetz* (http://www.un.org/depts/german/
grunddok/ar217a3.html). Dieser Grundsatz spiegelt den Gerechtigkeitssinn des
Menschen seit eh und je wider. ,,Alle streben nach dem Gesetz®, sagt der ,,Mann
vom Lande*, der in der Erzahlung Vor dem Gesetz'® vergebens ,,um Eintritt in das

1 Vor dem Gesetz ist ein Auszug aus dem Roman Der Prozess, wurde aber bereits von Franz
Kafka in die von ihm selbst veréffentlichte Sammlung Der Landarzt als eigenwertige Erzdhlung
aufgenommen. Sie ist auch unter http://gutenberg.spiegel.de/buch/161/5 abrufbar (12.10.2014).



Intertextuelle Relevanz bei Franz Kafka 17

Gesetz" bittet. Vonseiten des Tiirhiiters wird stattdessen hin und wieder ein ablen-
kender Wortwechsel vorgespiegelt: ,,Der Tiirhiiter stellt 6fters kleine Verhore mit
ihm an, fragt ihn liber seine Heimat aus und nach vielem andern, es sind aber teil-
nahmslose Fragen, wie sie grole Herren stellen.* Aber auf ein richtiges Gesprich
lasst er sich nicht ein: ,,,Was willst du denn jetzt noch wissen?‘ fragt der Ttirhiiter,
,du bist unersittlich*.* Der ,,Mann vom Lande* will ihn in seiner Ratlosigkeit be-
stechen, worauf dieser auch zynisch ankommen lésst: ,,Ich nehme es nur an, damit
du nicht glaubst, etwas versdumt zu haben. Wo sich nun sein Leben dem Ende
neigt, ,,sammeln sich in seinem Kopfe alle Erfahrungen der ganzen Zeit zu einer
Frage, die er bisher an den Tiirhiiter noch nicht gestellt hat. [...] ,wieso kommt
es dann, dass in den vielen Jahren niemand auf3er mir Einlass verlangt hat?** Der
Tirhiiter liftet das Geheimnis: ,,Hier konnte niemand sonst Einlass erhalten, denn
dieser Eingang war nur fiir dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schliefle ihn.

Viele verschiedene Tiiren fithren ,,ins Gesetz*, und an manchen sind die Ttir-
hiiter offenbar deutlich nachsichtiger und wohlwollender als an anderen, aber es
ist nicht jedem beschieden, in deren Gunst zu kommen. Es stellt sich somit heraus,
dass nicht alle vor dem Gesetz gleich sind. Einige Jahre spiter wurde dieser Ge-
danke von George Orwell in Animal Farm. A Fairy Story (1945) wieder aufgegrif-
fen: All animals are equal. But some animals are more equal than others — ,,Alle
Tiere sind gleich. Aber manche sind gleicher als die anderen.*"’

Im Zusammenhang mit der Ausiibung der Gerichtsbarkeit wurde an anderer
Stelle auf die enge Relation zwischen Schrift und Wort — diskursiver Sprechspra-
che — hingewiesen: ,,Von prahistorischer Zeit her — man denke etwa an Codex
Hammurapi aus dem 18. Jahrhundert v. Chr. — iiber Romisches Recht und Code
Napoléon bis hin zu modernen Biirgerlichen und Strafgesetzbiichern wurde das
Recht schriftlich kodifiziert, aber in Gerichtsverhandlungen wird vor dieser ver-
schrifteten Kulisse auf den miindlichen Sprachkode umgeschaltet, denn da wird
halt Recht gesprochen bzw. Rechtsprechung geiibt, um einzelfallspezifischen De-
likten gerecht werden zu konnen. Damit wird einmal mehr die Komplementaritét
von Sprache und Schrift unter Beweis gestellt™ (Sadzinski 2014, S. 271f.). Nur in
einer kafkaesk anmutenden Weltordnung, deren Inbegriff Der Prozess verkorpert,
wird nach dem ,toten Buchstaben des Gesetzes‘ gehandelt: ,,Die Schrift ist unver-
anderlich und die Meinungen sind oft nur ein Ausdruck der Verzweiflung darii-
ber* (Kafka 1925, S. 383). Hier walten mithin nur Kasuistik, Wortverdreherei und
-klauberei sowie das Neusprech,'® auf die sich Winkeladvokaten verstehen. Denn
so ironisch und widerspriichlich es auch klingen mag: ,,Richtiges Auffassen einer
Sache und MifBlverstehn der gleichen Sache schlieBen einander nicht vollstdndig

17 Orwell (2005). Neu iibersetzt von Michael Walter und mit einem neuentdeckten Vorwort des
Autors [als Nachwort], (1. Aufl. 1972), Kapitel 10.

18 Wohlgemerkt — es handelt sich um ein Neusprech avant la lettre, denn der Begriff (engl.:
Newspeak) wurde erst 1948 von George Orwell in seinem Roman Nineteen Eighty-Four/1984 (Erst-
ausgabe 1949) geprigt (vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Neusprech, 12.10.2014).



18 Roman Sadzinski

aus“ (Kafka 1925, S. 381). An einer anderen Stelle wird diese Denkweise auf den
Punkt gebracht: ,,Der Grundsatz, nach dem ich entscheide ist: Die Schuld ist im-
mer zweifellos* (Kafka 1983c, S. 156). Der Angeklagte kann sich ja sowieso nicht
verteidigen, weil er doch kein Jurist sei (vgl. Walser 1951, S. 97). Und ohnehin:
,,Es ist unmoglich, sich zu verteidigen, wenn nicht guter Wille da ist“!” — heif3t
es in Amerika. Indes setzt Verstehen als Vorbedingung der Urteilskraft zunéchst
Verstindigung — den einfithlsamen Dialog — voraus, denn ,,man kann Sprache
nur verstehen, wenn man mehr als Sprache versteht” (Hormann 1976, S. 210).
Als Motto hierzu konnten die Worte aus The Rock (1934) von T. S. Eliot dienen:
Where is the wisdom he have lost in knowledge? / Where ist the knowledge we
have lost in information?

So sind wir unversehens an Kafkas zweitem Stolperstein — an der Logik — an-
gelangt. Verzerrt und karikiert wird auf den positivistischen Zeitgeist und den an-
brechenden logischen Positivismus mit dem Hang zu exakten Wissenschaften und
zur zweiwertigen Logik angespielt. Denn schlieBlich kommt es nicht wie in Na-
turwissenschaften auf das Wissen oder — mit Wilhelm Dilthey zu sprechen — auf
die Erklérung allein an, sondern dariiber hinaus auf das Verstehen im geisteswis-
senschaftlichen Sinne, der Einfiihlsamkeit (Empathie) beinhaltet: Menschen, die
uns vollig gleichgiiltig sind, verstehen wir nicht (vgl. Dilthey 1958-1982, S. 277).
Nelly Stéphane hat dies in ihrer auf Kafka zugeschnittenen Glosse K par K wie
folgt auf den Punkt gebracht: Nous savons tout, nous ne comprenons rien (Sté-
phane 1971, S. 113). Mathematische Gleichungen und logische Kalkiile beruhen
indes auf Tautologien (vgl. Ingarden 1960, S. 76), die dem gesunden Menschen-
verstand eines Otto Normalverbrauchers oft zuwiderlaufen.?* Solche Tautologien
begegnen in Kafkas Romanen als Zeichen der Entfremdung. Tautologisch endet
bspw. das neunte Kapitel in dem Prozess: ,,,Ich gehore also zum Gericht®, sagte
der Geistliche. ,Warum sollte ich also etwas von Dir wollen. Das Gericht will
nichts von Dir. Es nimmt Dich auf, wenn Du kommst und es entldf3t Dich, wenn
Du gehst.““ Es entsteht ein nichtssagender Zirkelschluss, der logisch allerdings
vertretbar ist. Tautologisch wird auch das Traumland Amerika aus der Perspek-
tive Karl RoBmanns dargestellt: ,,Denn auf Mitleid durfte man hier nicht hoffen,
und es war ganz richtig, was Karl in dieser Hinsicht iiber Amerika gelesen hat-
te; nur die Gliicklichen schienen hier ihr Gliick zwischen den unbekiimmerten

¥ In extenso: ,,,Es ist unmoglich, sich zu verteidigen, wenn nicht guter Wille da ist‘, sagte
sich Karl und antwortete dem Oberkellner nicht mehr, so sehr Therese wahrscheinlich darunter litt.
Er wulite, daB3 alles, was er sagen konnte, hinterher ganz anders aussehen wiirde, als es gemeint
gewesen war, und dall es nur der Art der Beurteilung iiberlassen bleibe, Gutes oder Bdses vorzu-
finden (Katka 1997, Kapitel Der Fall Robinson, zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/168/24,
12.10.2014)

20 Man denke an ein scherzhaftes Ritsel aus der Zeit vor der ,,Wende“, in dem der Unterschied
zwischen dem Kapitalismus, wo es Ausbeutung des Menschen durch den Menschen gab, und dem
Sozialismus, wo es ...umgekehrt war, mit Augenzwinkern hinterfragt wird.



Intertextuelle Relevanz bei Franz Kafka 19

Gesichtern ihrer Umgebung wahrhaft zu genieBen” (Kafka 1997, Kapitel Der
Onkel)?' Der Gliickliche ist halt gliicklich, genauso wie der Zweifler auf Zweifel
bzw. der Glaubige auf Glauben angewiesen sei: ,,Priife dich an der Menschheit.
Den Zweifelnden macht sie zweifeln, den Glaubenden glauben* (Kafka 1970).22

Vom Leben schwer gepriift, war Kafka offenbar auch selbst dem Determinis-
mus verfallen, was er in seinen 7agebiichern etwa bei der Schilderung der unab-
wendbaren Schicksalsfiigung der Tschuktschen verlautbaren ldsst: ,,Warum wan-
dern die Tschuktschen aus ihrem schrecklichen Lande nicht aus, iiberall wiirden
sie besser leben, im Vergleich zu ihrem gegenwértigen Leben und zu ihren gegen-
wirtigen Wiinschen. Aber sie konnen nicht; alles, was moglich ist, geschieht ja;
maoglich ist nur das, was geschieht” [Fettdruck von R. S.] (Kafka 1976).2* Kafka
will aber diesen Teufelskreis, den Circulus vitiosus, aufbrechen, indem er Josef K.
— sein literarisches Alter Ego — kurz vor der Vollstreckung des Urteils sein Credo
aussprechen lésst: ,,Die Logik ist zwar unerschiitterlich, aber einem Menschen,
der leben will, widersteht sie nicht™ (Kafka 1925, S. 401). Den Weg hat schon
zuvor Goethe — iiber Mephisto — gewiesen: ,,Grau, teurer Freund, ist alle Theorie,
und griin ist des Lebens goldener Baum* (Goethe 1900, S. 92).

Wie aktuell diese Botschaft ist, ldsst eine besorgte Zeitzeugin der Computer-
dra, unsere Zeitgenossin erkennen: ,,Die bindre Logik des Computers ordnet die
Wirklichkeit in Entscheidungsfragen, Ja oder Nein, Entweder-Oder. Der Mensch
allerdings arbeitet und lebt nicht nach einem algorithmischen Prinzip. Er macht
Fehler, und er darf eben nicht nur auf eine einzige Weltdeutung, eine einzige Ant-
wort festgelegt werden. Grundlage freiheitlicher Existenz, zutiefst abendléndliche
Antwort ist das Recht auf das Anderssein, ist die Erfahrung begliickender Vielfalt*
(Laurien 1985, S. 17). Kein Geringerer als Albert Camus, Ikone des Existentialis-
mus, hat zuvor in dem Vierakter Caligula (Erstausgabe 1938) seinen Titelhelden
diese einpridgsamen Schméahworte {iber sich ergehen lassen: Tu avais décide d étre
logique, idiot (Camus 1958, S. 105).

BeschlieBen wir diese Uberlegungen mit einer markanten Konstatierung des
uniibertroffenen Hermeneutikers Hans-Georg Gadamer, aus der darauf zu schlie-
Ben ist, dass auch die intertextuelle und interkulturelle Auswertung Kafkas Nach-
lasses noch viele weitere Nachforschungen in Ausblick stellt und neue Ergebnis-
se zeitigen wird: ,,Der zeitliche Abstand [...] 146t den wahren Sinn, der in einer
Sache liegt, erst voll herauskommen. Die Ausschopfung des wahren Sinnes aber,
der in einem Text oder einer kiinstlerischen Schopfung gelegen ist, kommt nicht
irgendwo zum Abschluf}, sondern ist in Wahrheit ein unendlicher Proze3* (Gada-
mer 2010, S. 303).

21 Zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/168/6 (12.10.2014).
22 Zit. nach http://gutenberg.spiegel.de/buch/166/1 (12.10.2014).
2 Zit. http://gutenberg.spiegel.de/buch/tageb-162/6 (12.10.2014).



20 Roman Sadzinski

LITERATURVERZEICHNIS

Camus A. (1958), Caligula suivi de Le Malentendu, Paris.

Coseriu E. (1974), Synchronie, Diachronie und Geschichte: das Problem des Sprachwandels, Miin-
chen.

Derrida J. (1972), La différance. In: Marges de la philosophie, Paris, S. 1-30 [dt.: Die différance. In:
Engelmann P. (Hrsg.), Postmoderne und Dekonstruktion. Texte franzosischer Philosophen der
Gegenwart, Ditzingen 2004, S. 76—113].

Dilthey W. (1958-1982), Gesammelte Schriften, Bd. V, Stuttgart, Gottingen.

Gadamer H.-G. (2010), Wahrheit und Methode, 7. Aufl., Tiibingen.

Gajda S. (2010), Intertekstualnosé a wspotczesna lingwistyka. In: Mazur J. et al. (Hrsg.), Intertek-
stualnos¢ we wspotczesnej komunikacji jezykowej, Lublin, S. 13-23.

Genette G.(1993), Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe, Frankfurt/M.

Goethe J. W. (1900), Faust. In: Goethes Werke, Bd. V, Leipzig, Wien.

Griibel R. (2011), Dialogizitdt versus Intertextualitit. Transformationen eines Konzepts durch (Re-)
Migration. In: Hiichtker D., Kliems A. (Hrsg.), Uberbringen — Uberformen — Uberblenden.
Theorietransfer im 20. Jahrhundert, K6ln, Weimar, Wien, S. 187-205.

Hoérmann H. (1976), Meinen und Verstehen. Grundziige einer psychologischen Semantik, Frank-
furt/M.

Ingarden R. (1960), Spor o istnienie swiata, Bd. 1, Warszawa [dt.: Der Streit um die Existenz der
Welt, Bd. I, II/1, 11/2. Tiibingen 1964].

Kohlross Ch. (2004), Die Bedeutung der Bedeutung und die Poesie der Chiffre bei Karl Jaspers.
In: Weidmann B. (Hrsg.), Existenz in Kommunikation. Zur philosophischen Ethik von Karl
Jaspers, Wiirzburg, S. 53-78.

Kristeva J. (1972), Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman. In: Thwe J. (Hrsg.), Literaturwis-
senschaft und Linguistik. Ergebnisse und Perspektiven, Bd. 111: Zur linguistischen Basis der
Literaturwissenschaft Il, Frankfurt/M., S. 345-375.

Kristeva J. (2009), Rozmowa z Julig Kristevg [Interviewer: Samir Al-Mualla]. In: Ulicka D. (Hrsg.),
Ja — inny. Wokot Bachtina. Antologia, Bd. 11, Krakow, S. 565-574.

Kuhn Th. (1962), The Structure of Scientific Revolutions, Chicago.

Kurz G. (1975), Die Literatur, das Leben und der Tod. Anmerkungen zu Cervantes und Kafka. In:
Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 212, S. 265-279.

Kwon H. Z. (2006), Der Siindenfallmythos bei Franz Kafka. Der biblische Siindenfallmythos in
Kafkas Denken und dessen Gestaltung in seinem Werk, Wiirzburg.

Laurien H.-R. (1985), Die Computer-Revolution frifst ihre Kinder. In: Rheinischer Merkur, 44, Bei-
lage Christ und Welt, 26. Oktober, 17.

Mazur J. et al. (Hrsg.), (2010), Intertekstualnos¢ we wspotczesnej komunikacji jezykowej, Lublin.

Morgenstern Ch. (1990), Werke und Briefe, Bd. 11I: Humoristische Lyrik, Stuttgart.

Miiller M. (1995), Die Ironie: Kulturgeschichte und Textgestalt, Wiirzburg.

Orwell G. (2005), Farm der Tiere. Ein Mdrchen, Ziirich.

Rohde B. (2002), ,, Und bldtterte ein wenig in der Bibel “: Studien zu Franz Kafkas Bibellektiire und
ihren Auswirkungen auf sein Werk, Wiirzburg.

Sadzinski R. (2007), Schongeistige Translation als Zwischen-den-Zeilen-Lesen. Eine Alternative

fiir Business-Ubersetzung. In: Maliszewski J. (Hrsg.), Special Lexis and Business Translation.
Translation — Interpreting — Communication, Czgstochowa, S. 23-30.

Sadzinski R. (2014), Existenzformen der Sprache als Folie der Sprachanalyse. In: Olszewska 1., Lu-
kas K. (Hrsg.), Deutsch im Kontakt und im Kontrast. Festschrift fiir Professor Andrzej Kgtny,
Frankfurt/M., S. 267-279.

Stéphane N. (1971), K par K. In: Europe 49, S. 113-117.



Intertextuelle Relevanz bei Franz Kafka 21

Ulicka D. (Hrsg.), (2009), Ja — inny. Wokol Bachtina. Antologia, Bd. I/11, Krakow.

Wagner F. D. (2006), Antike Mythen. Kafka und Brecht, Wiirzburg.

Walser M. (1951), Beschreibung einer Form. Versuch iiber die epische Dichtung Franz Kafkas,
Tiibingen.

Zmudzki J. (2010), Koncepcje intertekstualnosci w jezykoznawstwie niemieckim. In: Mazur J. et al.
(Hrsg.), Intertekstualnosé we wspotczesnej komunikacji jezykowej, Lublin, S. 34-44.

Zychlinski A. (2006), Unterwegs zu einem Denker. Eine Studie zur Ubersetzbarkeit dichterischer
Philosophie am Beispiel der polnischen Ubersetzung von Martin Heideggers ,, Sein und Zeit *,
Wroctaw, Dresden.

QUELLENNACHWEIS ZU FRANZ KAFKA

Kafka F. (1925), Der Prozess, hrsg. von Max Brod, Berlin.

Kafka F. (1970), Betrachtungen iiber Siinde, Leid, Hoffnung und den wahren Weg, Frankfurt/M.,
http://gutenberg.spiegel.de/buch/166/1 abrufbar (12.10.2014).

Kafka F. (1976), Tagebiicher 1910-1923, Frankfurt/M., http://gutenberg.spiegel.de/buch/ta-
geb-162/6 (12.10.2014).

Kafka F. (1983b), Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande und andere Prosa aus dem Nachlafs.
Frankfurt/M., http://gutenberg.spiegel.de/buch/161/15 abrufbar (12.10.2014).

Kafka F. (1983a), Gesammelte Werke: Erzihlungen, Frankfurt/M.

Kafka F. (1983c¢), In der Strafkolonie. In: Gesammelte Werke: Erzdhlungen, Frankfurt/M.

Kafka F. (1987), Paralipomena, Frankfurt/M., http://gutenberg.spiegel.de/buch/166/2 abrufbar
(12.10.2014).

Kafka F. (1993), Sdamtliche Erzdhlungen, Frankfurt/M., http://gutenberg.spiegel.de/buch/167/11 ab-
rufbar (12.10.2014).

Kafka F. (1997), Amerika, Frankfurt/M., http://gutenberg.spiegel.de/buch/168/24 (12.10.2014).

Roman Sadzinski

INTERTEKSTUALNOSC U FRANZA KAFKI
(Streszczenie)

Teksty sa co najmniej w dwdjnasob transcendentne. Z jednej strony poprzez jezyk, tworzywo tekstu,
ktory konstytuujac si¢ w diachronii i funkcjonujac w synchronii, transcenduje (transzendiert) — zeby
uzy¢ sformutowania Karla Jaspersa — (za)przeszla rzeczywistos¢ w postaci powstatych wtedy zna-
kow i ich znaczen w nieznang z tamtej perspektywy przysztosé, a wiec i w nasza terazniejszosé.
Z drugiej zas$ istniejace juz teksty wchodza z sobg w interakcje, co powoduje, ze tworza si¢ niejako
hiperteksty w czasie i w przestrzeni. Jest jeszcze 1 trzeci wymiar — to autor tekstu i czytelnik (kazdy
z osobna), ktorym tekst pozwala — jak mowi Gerhard Kurz — wyj$¢ ,,poza siebie”, bo tylko wtedy od-
czuwamy potrzebg powrotu do ,,wlasnego ja”, odrzucajac po drodze kolejng maske (gr.-tac. persona).

W artykule pokazano to na przyktadzie tekstoéw Franza Kafki. Sposréd wielu poruszonych
tam watkow ograniczmy si¢ tutaj jedynie do toposu syren, ktore zniewalaty Zeglarzy swym $pie-
wem. U Kafki syreny juz definitywnie nie Spiewaja, wobec czego Odyseusz niepotrzebnie kazat
zatyka¢ sobie uszy woskiem. Kafka stawia tylko kropke nad i, bo juz i we wczesniejszej literaturze



22 Roman Sadzinski

niemieckiej ten $piew cicht coraz bardziej. I tak w znanej piesni Heinego Loreley poeta juz nie jest
pewny skuteczno$ci $piewu syren — on jedynie chce w to wierzy¢: ,,Wierzg, ze fale w koncu pochto-
na i zeglarza i 16dz”. Bo w czasach nihilizmu $piew — i sztuka w ogole — traci swa moc. W balladzie
Rybak Goethego syrena wprawdzie jeszcze tryumfuje, ale to nie za sprawa $piewu. Spiew bowiem
dominuje w drugiej zwrotce (,,Spiewata do niego, mowita do niego”), natomiast rybak pograza sic
w odmetach morza dopiero w czwartej zwrotce, gdzie dominuje perswazja stowna (,,Moéwita do
niego, $piewata do niego”). Ta inwersja — notabene brak jej w polskim thumaczeniu Hanny Janu-
szewskiej w Dzietach wybranych J. W. Goethego (PIW 1983) — nie mogta by¢ u Goethego przypad-
kowa: symbolizuje ona typowa dla lustrzanego odbicia odwrocona proporcje¢ — rybak tak naprawde
ujrzat wlasne odbicie w wodzie, biorac je za posta¢ syreny. Smieré w odmetach morza byta cena za
brak samowiedzy. Nie darmo zatem napis na $wigtyni Apollina w Delfach glosit: ,,['v@301 ceontov
(Gnothi seauton) — Poznaj samego siebie”.

INTERTEXTUALITY IN FRANZ KAFKA’S WORKS
(Summary)

Texts are transcendental in a at least two ways. On one hand, they are transcendental through the
language — the substance of texts — which by constituting diachronic relationships and functioning
in synchrony transcend — to use Karl Jaspers’ term — past reality in the form of the then existing
signs and their meanings into future then unknown from that perspective, and thus also the present
as known to us. On the other hand, texts interact with each other and as it were, create hypertexts in
time and space. There also exists a third dimension — the author and the reader (each independently)
whom the text allows, to quote Gerhard Kurz, to go ‘beyond oneself” because only then we experi-
ence the need to return to ‘one’s own I’, rejecting on the way a successive mask (Greek and Latin
persona).

In this article the concept is illustrated in the context of Franz Kafka’s texts. Among the multi-
tude of themes presented, let us limit ourselves to the topos of the Sirens who lured sailors with their
singing. In Kafka’s works the Sirens no longer sing, so Odysseus need not have asked to have his
ears blocked with wax. At that point Kafka only completed the process of change, for already earlier
in German literature the singing had grown quieter and quieter.

Thus in Heine’s well-known song Loreley the poet is no longer convinced about the effective-
ness of the mermaid’s singing — he only wishes to believe in it: “I think that the waves will devour
the boatman and the boat as one” (as translated by A.Z. Foreman). Because in times of nihilism the
singing — and art in general — had lost their power. In Goethe’s Fisherman the mermaid still triumphs,
but not because of her singing. Her song dominates in the second verse (“She sang to him, she spoke
to him” as translated by John Storer Cobb), but the fisherman immerses himself in the abyss of the
sea only in the fourth verse which is dominated by verbal persuasion (“She spoke to him, she sang to
him”). This inversion — nota bene lacking in the Polish translation by Hanna Januszewska in Dziela
wybrane J.W. Goethe (PIW 1983) — could not have been accidental: it symbolizes the reversed im-
age typical of a mirror reflection — in reality the fisherman had seen his own reflection in the water
and mistook it for the image of a mermaid. His death in the abyss of the sea was a price paid for lack
of self-knowledge. It was not without reason that the inscription on the Temple of Apollo in Delphi
read: “T'v@0t ceavtov (Gnothi seauton) — Know thyself!”

Key words: intertextuality, speech, script, text, topos.





